

# ПРОГРАММА ШКОЛЫ УЧЕНИЧЕСТВА

# КНИГА 4

# ВТОРОЙ СЕМЕСТР

# ЧЕТВЕРТАЯ ЧЕТВЕРТЬ

КЛАССЫ 40 - 52



Arthur Bailey
Arthur Bailey Ministries
PO Box 1182
Fort Mill, SC 29716 - United States
ISBN: 978-1-5334910-6-0

Library of Congress Control Number: 2015900605



# ДОБРО ПОЖАЛОВАТЬ В ДОМ ИЗРАИЛЯ, ПРОГРАММУ ШКОЛЫ УЧЕНИЧЕСТВА

В Доме Израиля, наша цель: идти, проповедовать и учить мужчин и женщин - быть учениками Царства Иехова. Мы используем метод интенсивного обучения. Мы уверенны, что по окончанию этой программы вы будете иметь ясное понимание ученичества, и будете более оснащены для эффективного изучения и распространения Божьего Слова Иехова.

Если у вас появятся какие либо вопросы или недопонимание об этой программе, пожалуйста напишите или позвоните нам через наш веб сайт, или по почте. Мы приглашаем вас, и вашу семью и друзей посетить и принять участие в нашем служении - Дом Израиля в Шарлотте через сателайт или интернет. Программа обучения проводится через интернет, печатные материалы и телевизионные программы по всему миру.

Шалом!

Др. Артур Бэйли

Почтовый Адрес

Arthur Bailey Ministries PO Box 1182 Fort Mill, SC 29716 - United States

**Телефон** 888-899-1479

**Адрес веб сайта** www.ArthurBaileyMinistries.com www.Discipleship101.tv

Наш адрес

House Of Israel 1334 Hill Rd. Charlotte, NC 2821

Начало служений Четверг @ 7 часов вечера Суббота @ 11 часов утра



# СОДЕРЖАНИЕ

# ВТОРОЙ СЕМЕСТР

#### Четвертая четверть

| Подготовка учеников. Занятие 40. | <br>cmp.5   |
|----------------------------------|-------------|
| Подготовка учеников. Занятие 41. | стр.23      |
| Подготовка учеников. Занятие 42. | стр.45      |
| Подготовка учеников. Занятие 43. | стр.65      |
| Подготовка учеников. Занятие 44. | стр.85      |
| Подготовка учеников. Занятие 45. | стр.103     |
| Подготовка учеников. Занятие 46. | стр.125     |
| Подготовка учеников. Занятие 47. | стр.145     |
| Подготовка учеников. Занятие 48. | стр.165     |
| Подготовка учеников. Занятие 49. | стр.183     |
| Подготовка учеников. Занятие 50. | стр.205     |
| Подготовка учеников. Занятие 51. | <br>стр.223 |
| Подготовка учеников. Занятие 52. | <br>стр.247 |



#### ПРОГРАММА ШКОЛЫ УЧЕНИЧЕСТВА

#### КНИГА 4

# ВТОРОЙ СЕМЕСТР

#### ЧЕТВЕРТАЯ ЧЕТВЕРТЬ

КЛАССЫ 40 -52



ПРИЗНАНИЕ: Из за открытости изложения надлежащих тем, некоторое из содержания предмета может показаться критическим или, возможно, оскорбительным для более чувствительных людей. Любое обсуждение этических групп, культур или религиозной принадлежности, или их персонажи, должны рассматриваться как личное мнение автора и предлагаются для обсуждения и образовательных целей. Автор и редактор хотят чтобы читатели чувствовали себя комфортно с обсуждаемыми темами в настоящем документе. Если у вас есть какие-либо вопросы по поводу какого-либо содержания в этом или любом другом учебном материале, или в печати, или на веб-сайтах служения, пожалуйста, обращайтесь к нам с вашими вопросами или проблемами. Мы верим, что вы получите удовольствие в изучении данного учения.



# Подготовка учеников. Занятие 40.

#### Принципы толкования (часть 3).

#### Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Давать расширенное объяснение того, что является контекстом книги, Завета и всего Писания и как они взаимосвязаны между собой.
- Объяснять, какие вопросы следует задавать при изучении отрывка Писания.

ы продолжаем изучать принцип контекста, доводя эту тему до логического завершения. Существует много принципов толкования Писания, с которыми нам важно хотя бы ознакомиться. И для вас станут очевидны принципы, которые вы зачастую неосознанно применяли при осмыслении или разработке доктрин, в библейской экзегезе или в своих выступлениях.

Наше служение в буквальном смысле меняет жизнь. Просто удивительно, что при этом Отец делает незаметно для нас. У нас в служении могут возникать какие-то технические неполадки. Но, невзирая на это, Отец оказывает воздействие на людей, побуждая их к пониманию, действию, и возрастанию и наше служение становится для них благословением. Он показывает им, в свою очередь, оказать обоюдное действие в ответ на полученные благословения в вспоможении нам для благодеяния другим.

Мы столкнулись с иной проблемой, что не все смогли пробиться в интернет на наше служение. Если по какой-то причине вы пытались, но не смогли пробиться к нам, пожалуйста, повторите попытку. Мы верим, что добьёмся успеха в своем деле. Мы в буквальном смысле сминаем врата ада (если угодно). Мы идем в места, где царит тьма и зажигаем свет. Мы не сбегаем при включении света. Знаете, как дети, позвонив в дверь дома, убегают и прячутся в кустах? Мы не прячемся. Мы с полным дерзновением зажигаем свет. Да, мы зажгли свет. Мы зажигаем и мы не отступаем.

Мы идем "по дорогам и изгородям". Мы идем в места тьмы с благой вестью, которую проповедовал Иешуа, потому что мы — свет миру. И мы не собираемся отсиживаться в кустах. Мы идем. Почему? Потому что так повелел нам Отец, и мы идем. Те, кто идет с нами, будут с нами и пожинать плоды. Мы знаем, что наше служение — это благословение.

Я получил письмо от одной пары, которая хочет переехать в Шарлотт. Скажу вам, и говорю это всегда, что испытываю волнение каждый раз, когда слышу подобное. Люди стремятся попасть туда, где есть Слово.

Раньше люди пытались искать места, где можно найти работу или какой-то заработок. Но знаете ли вы, что когда вы прежде всего ищете Царство праведности, Царство Иехова и Его праведности, то все остальное приходит вместе со всем этим?

Самое важное то, что вам не обязательно искать работу. Занятость — это хорошо, но если вы собираетесь путешествовать по стране в поисках места, где проповедуется благая весть и продвигается Его Царство, где есть жизнь, и если вы найдете такое место, место Царства Иехова и Его праведности, то, как говорит нам Библия, в дополнение к этому вы также получите все то, чего ищет мир. Поэтому те из вас, кто чувствует, что Отец ведет его сюда и кто молится об этом, продолжайте молиться, потому что я считаю, что Отец направляет людей.

Как мы уже отмечали, **принцип контекста** — это принцип, согласно которому, любой стих должен толковаться с учетом его контекста. Слово "контекст" состоит из двух латинских слов: "con", что означает "вместе", и "textus", что означает "сплетенный". Это означает нечто, сплетенное воедино. В литературе это означает связующую мысль, проходящую через весь написанный текст или его часть. По отношению к Писанию- связующая мысль, проходящая через:

- Все Писание
- Канон
- Одну из книг Библии
- Определенный отрывок

Принцип контекста должен использоваться при толковании любых текстов из *всего* Писания. Сегодня мы убедимся в том, что существует единая красная нить, проходящая от Бытия до "атласа библейских карт" (от начала и до конца).

**Необходимо всегда учитывать все четыре аспекта контекста**. И каждому из них следует уделять должное внимание. Чрезмерный упор на один из аспектов приведет к перекосам в толковании, вследствие чего могут быть упущены многие важные моменты. Именно так и про- исходило. Люди вырывали вещи из контекста. Они не понимали четырех аспектов контекстного принципа толкования. В результате теперь они пытаются толковать Канон Нового Завета без Ветхого. Они пытаются понять Канон Нового Завета без Ветхого, не понимая, что большая часть Канона Нового Завета содержится в Каноне Ветхого Завета. Так что по существу Канон Нового Завета не является чем-то новым.

#### Для повторения:

Контекстом стиха является отрывок.

Контекстом отрывка является книга.

Контекстом книги является Канон.

Контекстом Канона является вся Библия.

**Вы не можете взять стих из отрывка и рассматривать его отдельно.** Зачастую зачитывают не весь стих, а лишь его часть. Но стих нельзя препарировать. Нельзя брать стих из контекста и работать с ним отдельно.

Есть причина, по которой автор написал книгу. Есть определенные вопросы, которые, как правило, следует задавать себе при чтении любой книги Библии.

- 1. Кто ее пишет? Авторов некоторых книг можно определить легко. Для некоторых книг это сделать не так просто, и для того, чтобы понять, кто является их автором, требуется прочитать их полностью.
- 2. Кому пишет автор? Если я пишу письмо, то я пишу его кому-то.
- 3. Спросите, почему? Что побуждает автора библейской книги писать ее для конкретной читательской аудитории?

Кто написал это? Кому они это пишут и почему? Размышляя об этом, можно добавить:

- 4. Когда это было написано? Определив, когда была написана конкретная книга Библии, вы можете увязать это с хронологией жизни ее автора и сказать: "Хорошо, этому человеку было столько-то лет, когда он ее написал." Основываясь на имеющихся у нас исторических данных, мы знаем, что в это время автор находился в определенном месте (которое мы сможем таким образом определить).
- 5. С какого места писалась книга? Так вы получаете общее представление о книге. Далее: в этой книге Библии рассматриваются определенные темы, и возникает следующий вопрос:
- 6. Почему автор рассматривает конкретно эту тему, именно в этом послании, адресованном именно этим людям и написанном именно в это время, особенно если автор находится в совершенно другой стране? Из этого вы поймете следующее:
- 7. Обладает ли этот человек пророческим видением того, что происходит в другой стране? Или же кто-то сообщил ему о том, что там происходит, и попросил заняться этой проблемой, но при этом автор не может туда добраться? И вместо этого он пишет данное послание.

Без учета контекста высока вероятность увидеть в послании то, чего там на самом деле нет.

Для нас это легко, потому что мы живем спустя почти 2000 лет со времени написания Библии. Мы пытаемся толковать Писания более чем 2000-летней давности с современных позиций, обладая западным языческим пониманием. Мы делаем это без понимания еврейской культуры, еврейского мировоззрения, еврейских идиом, без знания еврейских букв и еврейских слов.

Применяя принцип контекста, мы всегда должны позволять ясному значению текста Писания толковать неясное. Обратный порядок приводит к путанице.

Согласно принципу контекста, стих никогда не следует вырывать из его окружения и придавать ему чуждое значение (значение, не подразумеваемое в отрывке). Мы рассмотрели некоторые примеры этого и рассмотрим еще несколько на этом занятии.

**Принцип контекста может быть использован для разрешения проблем и кажущихся расхождений в Писании.** Мы рассматривали некоторые из подобных противоречий, связанных с Иаковом. *Иеремия 32: 4* и *34:3*, казалось бы, противоречат *Иезекиилю 12:13*. Как мог Седекия отправиться в Вавилон, увидеть царя Вавилонского и при этом не увидеть Вавилона?

Как часто вы слышали слова о том, что иногда Библия противоречит сама себе? Зачастую люди приходят к такому выводу, потому что читают один отрывок. Они что-то читают и думают, что это бессмысленно. Им кажется, что это противоречит чему-то другому. Но, может быть, мы просто пока не прочитали чего-то, что поможет нам разобраться в этом кажущемся противоречии.

(**Иеремия 32:4**) "и Седекия, царь Иудейский, не избегнет от рук Халдеев, но непременно предан будет в руки царя Вавилонского, и будет говорить с ним устами к устам, и глаза его увидят глаза его;"

Седекия, царь Иудейский, будет говорить лицом к лицу и устами к устам с царем Вавилонским.

(**Иеремия 34:3**) "И ты не избежишь от руки его, но непременно будешь взят и предан в руки его, и глаза твои увидят глаза царя Вавилонского, и уста его будут говорить твоим устам, и пойдешь в Вавилон."

Очень похожие стихи у Иеремии. Теперь перейдем к Иезекиилю.

(**Иезекииль 12:13**) "И раскину на него (Седекию) сеть Мою, и будет пойман в тенета Мои, и отведу его в Вавилон, в землю Халдейскую, но он не увидит ее, и там умрет."

С одной стороны, говорится, что он увидит это, а с другой — что не увидит. Видите, где здесь это кажущееся противоречие?

Если посмотрим 4 *Царств* 25, то найдем ответ в контексте, где исполнение обоих этих пророчеств приводится в соответствие друг с другом. Седекия видел царя Вавилонского в Иеру-

салиме. Тот выколол ему (Седекии) глаза, и затем он был уведен в плен в Вавилон. Он видел царя и говорил с ним. Ему выкололи глаза, а потом увели в Вавилон.

(4 Царств 25:6-7) "И взяли царя, и отвели его к царю Вавилонскому в Ривлу; и произвели над ним суд. И сыновей Седекии закололи пред глазами его; а самому Седекии ослепили глаза, и сковали оковами, и отвели его в Вавилон."

Он видел царя Вавилонского, но просто *не в* Вавилоне. Нам кажется, что он видел царя в Вавилоне. Чтобы увидеть царя Вавилонского, он должен был бы быть в Вавилоне. Мы видим пример того, как противоречие между словами двух разных авторов может быть разрешено третьим автором.

В Библии короля Иакова книги расположены не по хронологии. Когда мы начинаем рассматривать их в хронологическом порядке, то обнаруживаем, что некоторые пророки жили в одно время. Мы знаем, что пророки Ездра и Неемия жили в одно время, но читая их книги, считаем, что Ездра и Неемия жили в разные периоды времени.

В какой-то степени принцип контекста дает нам возможность понять, что Писание говорит о жизненных проблемах, которые в нем явно не называются.

#### Демонстрация принципа контекста.

(Евреям 10:38) "Праведный верою жив будет;"

Разберем этот стих в свете четырех аспектов его контекста. Это хороший наглядный пример.

Давайте рассмотрим четыре аспекта принципа контекста: отрывок, книга, Канон и вся Библия. Мы должны проанализировать контекст отрывка, затем книги, затем Канона. И потом мы должны посмотреть, как все это вписывается в Писание в целом.

Если мы попытаемся вырвать одну книгу из контекста Библии, то легко можем впасть в заблуждение. Вот почему следует уделять столь большое внимание чтению всей Библии от начала до конца. Кто-то делает это каждые три года. Я предлагаю всем взять Библию и прочитать ее.

"Но я этого не понимаю." Вам и не нужно этого понимать. Знаю, это звучит неправильно, но есть вещи, которые ты не поймешь. Главное — читать ее, потому что Библия дана нам Духом. Естественно, вы можете некоторое время не понимать этого, но понимание будет открыто нам духовно (Духом Святым), когда мы начнем ходить в Слове. Есть вещи, которые вы никогда не поймете, если не будете ходить в них и применять их.

Когда я писал книгу "Воскресенье — не Шаббат?", я многое знал о Шаббате. Я знал, что Шаббат — это не обязательно воскресенье, но христианский шаббат был в воскресенье, поэтому я отказался соблюдать Шаббат в субботу. Я отказывался верить, что Шаббат для нас был именно в этот день. Я был одним из тех, кто верил, что пока мы любим Иисуса, пока мы приглашаем Его

в свое сердце, пока мы живем "спасенной" жизнью, мы спасены. Я не понимал, что значит жить "спасенной жизнью", но знал, что спасен. Есть некоторые вещи, которые спасенные люди просто не делают. Это просто факт. Все, казалось бы, знают это. Но нет, на самом деле они этого не знают.

Они этого не знают, потому что иногда мы, например, используем такие слова, как "блуд". Человек с четырьмя классами образования об этом понятия не имеет. Вы знаете, что такое "блуд"? Когда спрашиваешь людей, что означает слово "прелюбодействовать", они не могут этого объяснить. Они ничего не могут сказать. Я разговаривал с людьми, которые прелюбодействовали, и говорил им, что они не должны заниматься блудом. Они говорили "Да, мы знаем. Вы правы. Прелюбодейство — это грех." "А вы знаете, что такое прелюбодейство?" "Да." "И что это такое?" "Это... ну... а что такое прелюбодействовать?" Это заниматься сексом до брака.

И это я разговариваю с двумя людьми, которые живут вместе и утверждают, что знают, что значит "прелюбодействовать". Они живут так, как будто состоят в браке, хотя на самом деле они не женаты.

Они думают, что если преданны друг другу, то с ними все в порядке, потому что они собираются пожениться. Они говорят, что помолвлены. "Это мой жених". Так это твой жених? Это значит, что вы собираетесь пожениться. А сколько у тебя было женихов?

Иногда люди кивают или покачивают головой, как будто что-то понимают, но на самом деле они не понимают, пока им все не объяснят.

#### Вернемся к *Евреям* 10:38:

"Праведный верою жив будет;"

Что это значит?

**А Контекст отрывка:** Рассматривая контекст отрывка, мы должны взять текст от *Евреям* **10:19** и вплоть до *Евреям* **12:2**. Рассмотрим главы 10, 11 и часть 12-й. Тема этого отрывка — "вера". Это ключевое слово в отрывке, которое используется здесь 27 раз.

Эта тема начинается в 10:19-22 призывом приблизиться к Богу с полной верой, посредством Крови Иисуса, нашего Первосвященника, открывшего путь для нашего входа в Царство. Затем стихи 23-29 продолжают эту тему увещеванием поддерживать исповедание веры и предостерегают от колебаний или отступления в неверии.

Глава 10 подводит к рассматриваемой фразе, в то время как глава 11 вытекает из нее. Последняя приводит из древности примеры того, как праведники жили верой. Эта тема завершается в *Послании к Евреям 12: 2* указанием на Иешуа, являющегося начальником и совершителем веры праведных.

**В Контекст книги:** Рассматривая всю книгу *Послания к Евреям*, мы обнаруживаем, что на самом деле все это начинается не в этом отрывке. Мы видим, что эта тема начинается и проходит через всю книгу. Мы знаем, что Иешуа — начальник и совершитель нашей веры. Мы знаем, что вера в Иешуа — это источник нашего спасения. Оглядываясь на *Евреям 5* и в главах 3 и 4, мы видим, что они касаются темы неверия. Там говорится о неверии Израиля. Вот что говорится в *Евреям 5:7* :

(**Евреям 5:7-9**) "Он во дни плоти Своей с сильным воплем и со слезами принес молитвы и моления могущему спасти Его от смерти, и услышан был за Свое благоговение; Хотя Он и Сын, однако страданиями навык к послушанию, И совершившись, сделался для всех послушных Ему виновником спасения вечного."

Но это не то, чему нас учили. Нас учили, что достаточно всего лишь отдать свое сердце Иисусу и верить в Него. Послушание чему? Послушание тому, чему Он был послушен. А чему Он был послушен? Он был послушен заповедям. Он был послушен закону. Он пришел не разрушить Закон. Он пришел не отменить Закон. Но когда вы начинаете написанное вырывать из контекста книги, то для вас оно начинает звучать как какое-то новое евангелие. И это евангелие не ведет к жизни. Это евангелие, которое ведет к осуждению и к тому, чтобы в итоге услышать обвиняющие слова: "Я не знаю тебя. Я никогда не знал тебя."

Начальник и совершитель нашей веры — это начальник и совершитель веры тех, кто верит в Него и повинуется Ему, что и является доказательством веры в Него.

Что Он сказал? "Если любите Меня, соблюдайте Мои заповеди." К сожалению, в христианском мире это означает, что достаточно просто делать то, что говорит Иисус.

Он много чего говорил. Он сказал, что пришел не для того, чтобы нарушить Закон. Но если Он пришел не для того, чтобы уничтожить Закон, то как они могут наоборот учить, что Он пришел именно для его уничтожения? **Религия изменяет Писание**. Она заставляет Писание говорить так, как толкует сама, чтобы приспособить его к собственному мнению.

Цель книги *Послание к Евреям* — показать превосходство Христа над всеми предыдущими откровениями. Христос представлен как Некто больший, чем пророки, Ангелы, Моисей и Иисус Навин. Главное послание состоит в том, что священство Мессии по чину Мелхиседека с Его совершенной жертвой и Небесным Святилищем, о которых говорится в Новом Завете, намного превосходит священство Аароново с его приношением в жертву животных и земным святилищем в Ветхозаветных Книгах. Поэтому мы должны внимательно изучить это послание.

Целью этой книги является вера в Мессию как посредника между Богом и человеком. Тема веры в главах 10 и 12 должна рассматриваться в сравнении с темой неверия в главах 3 и 4. Главы 3 и 4 посвящены теме неверия. Главы показывают нам, как дети Израиля пребывали в неверии. Они говорят: "не ожесточай свое сердце." Не уподобляйся им в дни их искушений. Они не подчинились, и Иехова поклялся в гневе Своем, что они не войдут в Его покой. Не будьте такими, как они.

Из-за своего неверия они так и не вошли в Землю Обетованную. Это интересно. Подумайте о каждом верующем, покинувшим Египет. Они были в рабстве. Они возопили. Иехова избавил их. Он уничтожил войско фараона в море. Каждый израильтянин прошел через Красное море, когда фараон со своим войском преследовал их. Все до единого солдаты фараона были уничтожены. Он совершил это в один день.

Это обрушилось на меня буквально как тонна кирпичей. Каждый израильтянин из тех, кого преследовал фараон, за сорок лет умер в пустыне. Иехова не убивал их. Он просто позволил им умереть. Их тела были разбросаны по пустыне. Все, кого преследовал фараон (за исключением Иисуса Навина и Халева), так и не дождались исполнения обещанного им Иехова.

О чем это нам говорит? Мы можем стремиться отделиться от мира, но насколько хорошо у нас получается изгнать этот мир из самих себя?

Израильтяне вышли из Египта, но вынесли Египет в себе. Они вынесли желание безопасности, еды и мяса. Они вынесли все это в своем разуме. Иехова поклялся им. Он сказал: "Послушайте, Я отведу вас в одно место. Вы не знаете место, куда Я собираюсь вас отвести. Ваши предки знали о нем, но вы не знаете. Чтобы Я сделал это, вы должны доверять Мне. Я знаю, где это место, и это хорошее место. Это земля, где течет молоко и мед. Я дам вам дома, которые вы не строили. Я дам вам виноградники, которые вы не сажали. Я дам вам много хорошего. Все, что вам нужно сделать — это довериться Мне." Они пообещали, но когда дошло до исполнения обещания, до реальных дел, этого не случилось. А знаете ли вы, что они ничем не отличаются от нас? А мы ничем не отличаемся от них.

Я делаю подобные заявления, потому что знаю себя. Мне нет нужды бороться со своей гордыней. Я сознаю, что без Святого Духа я опасен для самого себя. Я опасен для других людей. Вот почему я говорю, что в человеке нет ничего хорошего. Я говорю это не потому, что так говорит Писание. Я говорю это потому, что знаю это, u это говорится в Писании. Причина, по которой я это знаю, заключается в том, что я проверял себя. Если вы сами исследуете себя, то увидите, что можете быть невыносимыми. Реально можете.

Мы эгоистичные люди. Мне все равно, кто вы. Вы думаете, что у вас все в порядке? Да ладно! Меня не проведешь. Я знаю людей. Люди готовы наброситься на вас в мгновение ока. Как только они почувствуют, что могут от вас что-то получить, они окажутся рядом. Но как только они поймут, что уже ничего не могут из вас вытянуть, они выбросят вас, как грязную тряпку. Я видел такое. Я видел это в служении. Вы тратите все свои силы и время, и молитвы, помогая людям обрести ясное видение. Но как только вы сделаете то, что им не понравится, они мгновенно забудут обо всем остальном, сделанном вами.

Таковы люди. Они начинают искать оправдания и причины, чтобы демонизировать вас. Затем они начинают обсуждать вас с другими. Корни горечи, бывшие в них, когда они пришли, теперь разрастаются из-за новой ситуации. Они не занимались теми проблемами, которыми должны были заниматься. Таким был народ в Египте. В Египте народ жаловался на самые разные проблемы. И я уверен, что некоторые из них говорили: "Где Бог? Почему Он не избавил нас от них?"

Затем, когда Он приходит, чтобы освободить их, они выносят все это с собой. И те же самые, кто спрашивал: "Почему Он не пришел?" Теперь говорят: "Ты что, привел нас сюда умирать?". Это были очень недоверчивые люди.

Мы мало чем отличаемся от тех людей в земле Египетской, от сынов Израилевых. Мы должны исследовать себя и понять, что нам нужно смирять самих себя. Если я принимаю решение так поступать, я намерен исполнять свое решение независимо от того, что думают или говорят другие. Я не собираюсь отчитываться ни перед кем из живущих на этой Земле, перед теми, кто хочет определять, где я проведу вечность. Ни одному человеку.

Я очень надеюсь, что меня не будет в судейском кресле, когда вы предстанете перед судом.

Если внимательно посмотреть, то в *Послании к Евреям* мы увидим связующую нить, проходящую от самого начала этой книги. Это послание определяет, кем именно является Мессия и что Он должен делать. Посмотрите на всю книгу *Послания к Евреям*. Мы увидим, как этот конкретный отрывок связан с верой. И этот отрывок из *Послания к Евреям* также переплетается с книгами *Посланий к Галатам* и к *Римлянам*. Мы видим эту связь вплоть до книги *Пророка Аввакума*.

С Контекст Завета. Поскольку Мессия, Тот, на Кого указывают все Ветхозаветные Книги, уже пришел, то темой Новозаветных Книг является вера в Него. Рассматриваемая нами фраза необычна тем, что на ней основаны три послания Канона Нового Завета. Использование этой фразы в *Послании к Римлянам 1: 17* подчеркивает оправдание верой. Это говорит о том, что в Мессии мы были оправданы.

(**Римлянам 1:17**) "В нем открывается правда Божия от веры в веру, **как написано**: "праведный верою жив будет"."

Хотелось бы на мгновение остановиться на этом. С этого стиха началось все лютеранское движение. Считается, что однажды во время покаяния, Мартин Лютер наткнулся на этот стих. Он понял, что то, чему учила Католическая Церковь, было не оправданием верой, а оправданием делами. Эти дела определялись и устанавливались руководством Католической Церкви. Так Мартин Лютер получил откровение об этом конкретном стихе Писания.

Как вы помните, фраза "как написано" говорит о том, что приводимый текст является отрывком из Канона Ветхого Завета. То, что мы видим в *Послании к Римлянам*, берет начало не здесь. И в этом было бы неплохо разобраться. Если автор пишет "как написано" и начинает разговор о вере в Мессию; если вера в Мессию становится условием, на котором основано наше спасение, то мы видим, что эта идея жизни по вере возникла не в Каноне Нового Завета. Нет, не в нем.

Давайте обратимся к *Галатам 3:11*. Здесь подчеркивается оправдание верой в отличие от оправдания Законом. Следует понимать, что это не означает отмены Закона. Это означает, что **не Закон созидает веру.** 

(**Галатам 3:11**) "А что законом никто не оправдывается пред Богом, это ясно, потому что праведный верою жив будет."

Теперь мы видим, что это написано в посланиях *к Евреям*, *к Римлянам* и *к Галатам*. Именно это Павел пишет как *Римлянам*, так и *Галатам* (он также считается и автором *Послания к Евреям*). Он пишет об этой идее веры, которая согласуется с пророками. Пророки пишут об этом, потому что все мы, и в Иудейских корнях, и в Христианской Церкви, знаем, кто является "отцом веры". Это Авраам.

Авраам ходил в вере. Он доверял Иехова. Он исполнял заповеди Иехова.

Мы знаем, что он жил верой. Таким уникальным и таким важным Авраама делает то, что Отец выбрал его. Он избрал его и призвал быть отцом многих народов. Продолжая рассматривать эту тему, мы видим, что в *Послании к Евреям* 10:38 природа веры противопоставляется неверию.

(**Евреям 10:38**) "Праведный верою жив будет, а если кто поколеблется, не благоволит к тому душа Моя."

Читая это, я, как верующий, вспоминал время после прихода к вере в Мессию, когда мне казалось, что моя жизнь стала гораздо труднее. Это противоречило тому, что мне говорили в церкви. Якобы, когда приходишь к вере, жизнь должна стать легче. Пока я был частью этой организации, меня окружали улыбки и любовь, и я мог видеть и ощущать это. Но как только у меня появились собственные идеи и я начал задавать вопросы о некоторых вещах, эта любовь превратилась в нечто другое. Так произошло потому, что теперь я начал "гнать волну". Я "раскачивал лодку". А я просто пытался понять.

Затем я обнаружил, что если я не един с этой группой, то любовь, которую они когда-то испытывали ко мне, меняется. Ладно, но была ли эта любовь настоящей? Нет, не была. Это была мирская любовь, потому что это любовь к тем, кто любит тебя. Деноминации подобны миру, потому что деноминации любят своих. Пока вы являетесь частью этой деноминации, ее любовь с вами. Но в тот момент, когда вы отходите от этой деноминации, ее сменяет гнев. Деноминация, как и мир, любит своих.

Если подумать, когда я только начинал идти этим путем, это было как: "Хорошо. Становится немного труднее." Узок путь, ведущий в жизнь. По мере продвижения по этому пути он постоянно сужается. Чем уже путь, тем больше людей срываются с него. Все больше и больше людей отпадает. Есть люди, которые готовы пройти определенное расстояние, но не хотят пройти весь путь. Продолжая идти по этому пути, вам кажется, что он становится все труднее. Вот почему некоторые пророки думали, что остались в одиночестве. Им хотелось все бросить.

В какой-то момент Вы начинаете сомневаться. И я тогда начал сомневаться. Казалось, жить в мире легче. Вот как мне казалось. В то время я не понимал, что такие идеи, такое мышление — это взгляд в прошлое. Положив руки на плуг, вы оглядываетесь назад. Это то, что заставляет людей спотыкаться, оступаться, попадать в какие-то ситуации, в которых им в конце концов придется раскаяться. Сейчас они идут по этому пути. Они вступили на него по вере. Они взволнованы. Они окружены людьми, которые рады за них. Но вот они начинают мыслить самостоятельно. Они начинают читать Библию. Они начинают задавать вопросы, и тут эта радость за них превращается в осуждение.

Это осуждение выражается в форме: "Что ты пытаешься сделать?" Или: "Кем ты себя возомнил?" Или: "Ты что, думаешь, что знаешь об этом больше нас?" И вот уже оказывается, что тебе здесь больше совсем не рады. Теперь ты отвержен или отвергнут, или что-то еще в этом роде, и все это только потому, что хотел понять.

По мере того, как путь становится все труднее и труднее, возникает желание компромисса, отступления. Библейский термин для этого "отступничество". Отступничество не означает, что ты возвращаешься в бар. Это означает, что вы можете вернуться в церковь, из которой пришли, даже если знаете, что она не проповедует истину и не учит ей. Кому-то не хватает коллектива, и он сходит с пути. Он отступает и возвращается в коллектив. И вот уже он идет на компромиссы. Когда люди начинают привносить собственные традиции, он мирится с ними. И если не будете осторожны, то это начинает проникать в вас.

Я считаю, что именно поэтому Мессия говорил, что мы должны остерегаться. Немного закваски. Она начинается с ношения кипы. И вот уже вы носите талит. У Пятидесятников это ожидание сошествия Святого Духа. Они хотят говорить на иных языках. А затем у вас появляется желание производить на людей впечатление своими языками. В некоторых местах это было просто кривляние. Они хотели выглядеть пятидесятниками, притворяясь. И это выглядело неприятно.

Это было частью среды, в которой они находились. Вот так Святой Дух выглядел для людей этого круга.

Помню, как я впервые пришел на богослужение в общину, где люди "ожидали схождения Святого Духа". Ты говоришь "Аминь" и все начинают смотреть на тебя. А мы здесь так не поступаем.

От тебя хотят, чтобы ты вписался в их ряды. А если вдуматься, то: "Праведный верою жить будет, но если кто поколеблется, не благоволит к тому душа Моя."

```
(Римлянам 1:17) "ПРАВЕДНЫЙ верою жив будет."
```

(Галатам 3:11) "Праведный верою ЖИВ будет."

(Евреям 10:38) "Праведный верою жив будет."

Все они говорят одно и то же.

**D** Контекст всего Писания: Библия в целом показывает, что именно грех неверия разрывает отношения человека с Богом. Только через праведность, обретаемую по вере, человек может быть оправдан в Его глазах. Это главное.

Это не о попытках оправдаться соблюдением Закона. Это о вере Ему. Иехова был с детьми Израиля. Он взрастил их. Он услышал их крик, пришел и освободил их.

Обратите внимание на нечто очень мощное. Для тех людей, кто надеется на оправдание соблюдением Закона: ведь Израиль не соблюдал Закон в Египте. Нет, не соблюдал. Так что же было первичным, освобождение или Закон? Разве Иехова сказал: "Я освобожу вас всех, но вот

Закон Мой. Я хочу, чтобы вы все знали Мой Закон, чтобы Мне не пришлось убивать вас, когда мы пересечем это море. Поэтому, Моисей, вместо того, чтобы идти к фараону с требованием отпустить Мой народ, Я хочу, чтобы ты сначала научил народ Моему Закону. И как только они изучат этот Закон, Я хочу, чтобы ты пошел и сказал фараону отпустить Мой народ, чтобы они могли пойти в пустыню и поклониться Мне согласно Моему Закону." Нет.

Он освободил народ. Он спас людей. **Он вывел их из рабства до того, как дать им Свои заповеди. Поэтому спасение не зависит от соблюдения Закона. Оправдание не зависит от соблюдения Закона.** Вы не можете соблюсти Закон, если не оправданы верой. Да и с какой стати?

Противоположностью этому является стремление оправдать себя, соблюдая Закон так, как вы его понимаете. "Хорошо, мы заставим Бога любить нас. Мы — Его народ. Мы будем выполнять Его заповеди, и вот как мы будем это делать." Но Он хотел не этого.

Прежде всего, должно быть обрезано ваше сердце. Обрезание плоти происходит после обрезания сердца. Сегодня люди говорят, что нужно всего лишь обрезание сердца. Как и те, кто ходил по пустыне. Но смысл в том, что я верю в Мессию. А поскольку я верю в Мессию, то что теперь требуется от меня как уверовавшего в Него?

Вера в Мессию приводит нас в Царство. А как мне жить, когда я попадаю туда? Я живу по Его Закону.

**Контекст Писания свидетельствует, что вся Библия показывает, что именно грех неверия разрывает отношения человека с Богом.** Мы должны понять, что вера — это мировоззрение, предполагающее веру во Всемогущего и исполнение того, что Он говорит нам исполнять.

По Закону ли Ветхого Завета или по благодати Нового Завета, праведный будет жив *только* верой. Согласно Его Закону, я жив по вере. И снова:

(**Римлянам 1:17**) "В нем открывается правда Божия от веры в веру, как написано: "праведный верою жив будет.""

Праведность открывается в Евангелии. Как сказал Павел:

(**Римлянам 1:16-17**) "Ибо я не стыжусь благовествования Иешуа ха Машияха... потому что в нем открывается правда Божия от веры в веру."

Евангелие Иешуа открывает Божью праведность. Как? Иешуа пришел, чтобы обратить сердца людей к Отцу. Он призывает мир покаяться от своих мертвых дел и обратиться к Богу Иехова. Где это написано? Что касается веры, то впервые эту фразу мы встречаем в **Аввакума 2:4**. Актуальность этой фразы для всего библейского контекста подтверждается ее использованием авторами как Ветхозаветных так и Новозаветных Книг, а также перечнем героев веры в *Евреям* 11.

Когда мы перейдем к принципу первого упоминания, то увидим, что "праведный верою жить будет" впервые упоминается у *Аввакума*. Принцип первого упоминания предполагает, что значение, придаваемое фразе при первом упоминании, закрепляется за ней при всех ее последующих использованиях. Если она впервые была написана в Пророках, то можно ли ей придавать иной смысл в Евангелиях или в Каноне Нового Завета? Нет.

Следует отметить, что автор Послания к Евреям и сам использовал принцип контекста, толкуя *Аввакума 2:4* в свете описания жизни святых в Каноне Ветхого Завета, записанных в ветхозаветных исторических книгах. Таким образом, он использовал *историю* Канона Ветхого Завета для толкования стиха из ветхозаветного *пророчества*.

**Обратите внимание:** Все упомянутые в *Евреям 11* люди являются персонажами Ветхозаветных Книг.

Смотрите, глава 11 Послания к Евреям начинается с:

"Вера же есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом. В ней свидетельствовали древние. Верою познаем, что веки устроены словом Божиим, так что из невидимого произошло видимое. Верою Авель…"

Когда вы прочтете всю эту главу, вам придется признать, что в ней не упоминается ни один персонаж Канона Нового Завета.

Это сигнал к пробуждению. Христиане поспешили прокомментировать: "Ну, вера — это осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом. Вот что такое вера, брат." Да. А кто ходил в ней? Все ходившие в этой вере были из Ветхозаветных Книг, так что если это та вера, которую вы хотите, тогда вы должны ходить в ней так же, как ходили они.

Теперь они говорят: "Ну, никто из них не получил обещанного." Да. Они знали это и жили этим. Они вошли в Завет. Они вошли в него, зная, что он будет исполнен в будущем, хотя сами так и не получили обещанного. Как мы можем войти в него, если не ходим в вере как они?

Книга *Послание к Евреям* написана с еврейской точки зрения. Термин "вера" следует понимать с еврейских, а не с греческих позиций. Рассматривая этот термин, мы видим, что в греческом вера определяется как:

**G4102** *pistis*, от **G3982** убеждение, то есть доверие; то есть моральная убежденность (в религиозной истине, или в истинности слов Бога или религиозного учителя), особенно убежденность в необходимости опоры на Христа для спасения; твердая убежденность в этом исповедании; в широком смысле — религиозная истина (евангелие); уверенность, убеждение, верить, доверять, вероисповедание (религиозная вера), верность, преданность.

С греческой точки зрения вера может быть связана с любым религиозным учителем. Это будет любое религиозное убеждение, любая религиозная истина. Но когда мы смотрим на это с точки зрения иврита, то видим вот что:

**H530** *етимпаh* (эмуна), женский род от слова **H529**; буквально означает "твердость, стойкость", образно — "безопасность", в моральном значении — "верность": вера (верный, верно, верность (о человеке)), преданность, лояльность, стабильность, устойчивость, поистине, истина, истинно.

Главное — быть твердым в исполнении наставлений. В чем я тверд? В чем я стоек? Я неуклонно исполняю Его заповеди. Я живу согласно Его заповедям, которые Он дал нам.

И на этом мы завершаем принцип контекста.

### Краткое содержание занятия 40

#### Основные положения

- 1. Наше служение это благословение. Те, кто идет с нами, будут пожинать плоды.
- 2. Принцип контекста это принцип, согласно которому любой стих должен толковаться с учетом его контекста. ("con" + "textus" = "сплетенный"). По отношению к Писанию это означает связующую мысль, проходящую через все Писание, Канон, книгу Библии или конкретный отрывок.
- 3. Применяя принцип контекста, мы всегда должны позволять ясному значению текста Писания толковать неясное. Обратный порядок приводит к путанице.
- 4. Согласно принципу контекста, стих никогда не следует вырывать из его окружения и придавать ему чуждое значение (значение, не подразумеваемое в отрывке).
- 5. Принцип контекста может быть использован для разрешения проблем и кажущихся расхождений в Писании.
- 6.В какой-то степени принцип контекста дает намвозможность понять, что Писание говорит о жизненных проблемах, которые в нем явно не называются.
- 7.Мы хотим быть вне мира, но насколько хорошо нам удается избавиться от этого мира в нас самих?
- 8. Религия изменяет Писание.
- 9.Ветхозаветные Книги указывают на Мессию. Темой Новозаветных Книг является вера в Мессию
- 10. Когда читаешь фразу: "Как написано", нужно найти место, где именно так написано.
- 11. Библия в целом открывает, что именно грех неверия разрушает отношения человека с Богом.
- 12. Спасение не зависит от соблюдения Закона. Оправдание не зависит от соблюдения Закона.
- 13. Вера в Мессию приводит нас в Царство. Находясь в Царстве, мы должны жить по его Законам.
- 14. Евангелие Иешуа открывает нам праведность Бога. Он призывает мир покаяться и отвратиться от своих мертвых дел и обратиться к Богу Иехова.
- 15. Иехова вывел израильтян из рабства прежде, чем дал им Свои заповеди. Поэтому спасение не зависит от соблюдения Закона. Оправдание не зависит от соблюдения Закона. Вы не сможете соблюсти Закон, если не были оправданы по вере.
- 16. Нельзя вырвать стих из отрывка и рассматривать его отдельно.
- 17. Книга "Послание к Евреям" написана с еврейских позиций.
- 18. Контекст отрывка: Изучая контекст отрывка, мы должны рассматривать большой фрагмент текста.
- 19. Необходимо всегда рассматривать все четыре аспекта контекста.

- 20. Контекст книги: Изучая книгу, мы видим, что описываемая в ней история начинается не здесь.
- 21. Контекст Канона: Рассматривая Канон, найдите в нем все места, посвященные изучаемой теме.
- 22. Контекст всего Писания: Следует рассматривать все изучаемые тексты в свете всего Писания, всей Библии. Вся Библия свидетельствует, что именно грех неверия разрушает отношения человека с Богом.

#### Четыре аспекта принципа контекста.

- 1. Контекстом стиха является отрывок.
- 2. Контекстом отрывка является книга.
- 3. Контекстом книги является Канон.
- 4. Контекстом Канона является вся Библия.

#### Упражнения для повторения.

- 1. Я хочу, чтобы вы хорошо освоились с исследованием Библии, так что сегодня только одно задание. Если вы чувствуете себя еще не очень уверенно в этом, то я предлагаю вам взять что-то из посланий Павла.
  - а. Возьмите заинтересовавший вас стих или короткий отрывок Писания и разберите: Контекст **отрывка** (стих в контексте или короткий отрывок в более длинном тексте), Контекст **книги** для данного отрывка,

Контекст канона для данного отрывка,

Контекст всего Писания для данного отрывка.

- b. Ответьте на следующие вопросы по изучаемому стиху (отрывку):
  - 1. **Кто** пишет это?
  - 2. Кому пишет автор?
  - 3. Почему?
  - 4. Когда это было написано?
  - 5. Откуда это было написано?
  - 6. Почему автор рассматривает именно это тему?
  - 7. Было ли у него пророческое видение того, что происходило у адресата, или кто-то сообщил ему об этом, попросив рассмотреть эту проблему?

Не останавливайтесь на этом. Узнайте как можно больше о выбранном вами месте Писания.

(Вам понадобиться гораздо больше места, чем отведено здесь).

# Чему я научился на этом занятии:

Мои записи.



# Подготовка учеников. Занятие 41.

# Принципы толкования (часть 4) - Принцип "первого упоминания" (часть 1).

#### Цели:

Будучи студентом Программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Объяснять значение принципа "первого упоминания" в толковании Писания.
- Назвать шесть основных областей, в которых может применяться принцип "первого упоминания".
- Объяснять положение о том, что Библия это единая цельная Книга, на которой, в свою очередь, основывается принцип "первого упоминания".

ринцип" первого упоминания". Мы начинаем изучение принципа "первого упоминания". На прошлом занятии мы завершили рассмотрение принципа контекста. Согласно определению принципа "первого упоминания", он фактически является инструментом, помогающим толковать любой стих Библии с опорой на смысл первого упоминания в Писании рассматриваемой в нем темы. Вы убедитесь, что понимание принципа "первого упоминания" существенно расширит ваше понимание Писания в целом.

В общих чертах, этот принцип подразумевает, что значение слова или фразы, в котором они упоминаются в Писании впервые, определяет их значение на протяжении всей Библии. Мы рассмотрим некоторые стихи Писания, которым, как я полагаю, в процессе толкования придали другое, новое значение, игнорируя принцип "первого упоминания". Игнорируя принцип "первого упоминания", вы упускаете многое из того, что может открыться в Писании, и можете неправильно толковать эти фрагменты, встречающиеся далее в Библии.

Рассматривая принцип "первого упоминания", мы видим, что он является:

*Ключом*, открывающим дверь к абсолютной истине. *Воротами* на путь истины.

Без ключа вы не обретете абсолютной истины. Мы должны также знать, что именно рассматриваем.

Мы должны знать, о чем этот текст говорил нам при первом упоминании. Это поможет нам понять его значение и сегодня.

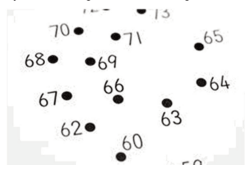
Принцип "первого упоминания" — это также:

Путеводитель к установлению истины в ее постепенном раскрытии.

Первое звено в длинной цепи откровений.

Семя, содержащее в себе абсолютную истину, которая должна развиваться во всех последующих упоминаниях слова или фразы.

Вы должны понимать, что Библия — это длинная цепь откровений. Это просто непрерывная цепочка. Мне нравится иногда называть это множеством точек. И чтобы получить правильное изображение, мы должны научиться соединять эти точки по порядку. Если соединить их неправильно, то получится неправильное изображение.



Мы соединяем эти точки. Они повсюду. И мы соединяем их, понимая, как устроены эти звенья, эта цепочка откровений и одновременно стараясь не пропустить ни одного звена.

Изучая принцип "первого упоминания", мы понимаем, что это просто семя. Это не все сообщение. Мы встретим отрывки Писания, в которых это семя посеяно. По мере роста этого растения, развития этой темы, она будет раскрываться все полнее и полнее.

Мы начинаем рассмотрение принципа "первого упоминания" с исходной предпосылки, что Библию следует рассматривать как единую цельную Книгу. Мы знаем это из принципа контекста. Нельзя вырывать стих из контекста. Мы понимаем, что есть контекст Библии. Мы также понимаем, что есть контекст заветных книг. Есть Ветхозаветные Книги и Новозаветные Книги. Мы узнали, как говориться, что Новозаветные книги открывают Ветхозаветные Книги, а Ветхозаветные заключают в себе Новозаветные.

После библейского контекста и контекста заветных книг следует контекст книги. Послание, пророчество — это когда мы изучаем пророка или какие-то послания. Рассматривая послание, мы должны понимать, что нельзя расчленять его и вырывать из него отдельные куски. Как только вы удаляете что-то из послания или из контекста, в котором оно написано, вы сразу же оказываетесь

на пути к приданию неверного смысла тому, что автор пытался сказать на самом деле.

Рассматривая текст, мы должны видеть контексты всей Библии, Завета и книги. А есть еще глава. В главе может быть несколько поворотов ключевой мысли. Рассматривая главу и отрывок из нее, мы уже знаем, что стих является частью отрывка.

Зачастую стих вырывают из отрывка и пытаются на этом вырванном из контекста стихе, строить собственное учение. Из главы вырывается сам текст. Вот так в результате появляются деноминации. Деноминации опираются на выхваченные ими определенные стихи Писания.

Так, например, пятидесятников не было до дня Пятидесятницы. Вся деноминация пятидесятников обрела свою религиозную идентичность из *Деяний 2*.

Все направления и виды баптистов получили собственную идентичность от Иоанна Крестителя. (Его звали не Иоанн Креститель, но так уж сложилось). Церковь Божья сформировалась на основе одного написанного Павлом стиха. Эти ребята утверждают, что они являются единственной церковью, упоминаемой в Библии. "Мы — Церковь Божья". И показывают вам отрывок: "вот смотрите, здесь написано: "Церковь Господа и Бога" (Деяния 20:28 - прим. перев.). Поэтому, если посмотрите на разные деноминации, то обнаружите, что вся их религиозная идентичность строится на определенном отрывке или стихе Писания.

Вы, конечно же знаете, что подобные действия в итоге приводят к возникновению множества деноминаций, верно?

Мы начинаем с исходного положения о том, что Библия является цельной Книгой, а не набором отдельных разрозненных сочинений. Это единая Книга. Что общего у *Малахии* со *Второзаконием*? Но не зная *Второзакония*, вы не сможете понять *Малахию*. Невозможно понять пророков, не понимая Закона. Пророки не пророчествовали ничего, противоречащего Закону. Кстати, когда Иехова будет поднимать пророков, Он пошлет их к людям с призывом покаяться и вернуться к Закону, от которого те отошли.

Мы должны рассматривать всю Библию в целом. Как в нее вписывается *Откровение*? Трудно понять *Откровение* без прочтения *Даниила* или понимания *Иезекииля*. Даже в Евангелиях есть много повествований с отрывками из Торы, из *Псалмов* и из Пророков (особенно из пророка Исаии). Возьмем идею о рождении свыше, о которой Иешуа говорит с Никодимом. Иешуа удивлен, что Никодим не понимает того, о чем Он говорит ему. Иешуа спрашивает Никодима: "Ты - учитель Израилев, и этого ли не знаешь?"

Почему он должен был это знать? Потому что об этом говорится у *пророка Иезекииля*. Очень сложно начинать сразу с Нового Завета, с Евангелия. Это особенно относится к церквям, подобным той, в которую я пришел. Там делали упор на *Евангелие от Иоанна*. Это, якобы, все, что нам нужно было знать. "Есть Евангелие от Иоанна. В нем есть все, что вам следует знать". Знаете, я думаю, что у Мартина Лютера для его откровения была, по крайней мере, еще книга *Послание к Римлянам*.

Теперь вы видите, что прежде, чем расчленять книги Библии, следует прочесть ее всю целиком. Нужно понимать, как все они согласуются между собой.

Мы начинаем с положения о том, что Библия — это не собрание отдельных книг, она состоит из многих книг. У нее много авторов — людей. По большому счету, есть только один Автор. И кто Он? Это Иехова. *Евреям 1:1* говорит нам, что Бог в прошлые времена говорил отцам в пророках. В *Иеремии 15:19* мы видим, что Он сказал пророку: "*Ты будешь, как Мои уста.*" Что говорит Иехова? Он говорит: "Я буду говорить тебе." И что интересно, Иехова предпочитал говорить только избранным людям. Он выбирал этих избранных и посылал их говорить большинству, всем остальным.

Почему же Он не говорил со всеми Сам? Он пытался. Но это до смерти напугало весь народ. Помните *главу 19 книги Исход*? Он повелел им приготовить себя. В *Исходе 20* Он говорил им о заповедях. Они так испугались, что начали отступать. Они удалились от Него. Они сказали Моисею: "Ты говори с Ним. И ты скажешь нам, что Он говорит."

Пребывание в присутствии Иехова высвечивает нашу греховность. Оно выявляет тьму внутри нас, потому что Он так полон света. Он сказал Иеремии:

"Судя по прошлым событиям, люди на самом деле не хотят пребывать в Моем присутствии, поэтому Я буду говорить с ними понятными для них голосами, Я буду говорить с ними через уста людей и на тех языках, которые они смогут понять."

Авторы Библии были теми самыми "многими устами". Через Писание говорит только один божественный Оратор. Мы знаем, нам так сказали, что Библия — это Слово Иехова.

Поскольку Иехова знает конец с самого начала, то как автор Он смог сформулировать в Своем первом упоминании слова или фразы смысл, который они будут содержать в последующих упоминаниях по мере прогрессивного раскрытия данной темы. Прогрессивное раскрытие Писания показывает нам, что при его написании Иехова использовал то, что сегодня нам известно как литературный метод "первого упоминания". Он вложил в первое упоминание библейских сюжетов смысл, который будет все глубже раскрываться в последующих упоминаниях.

Он использует такой литературный стиль и говорит с нами таким образом, чтобы мы смогли Его понять. Он не говорит нам всего. Если бы Он сказал нам все, то это была бы одна книга, и называлась бы она "Бытие". Но знаете, Бытие/Берешит — это только начало. Мы видим, что Иехова говорил нам 6000 лет, но проблема была не в Нем.

На самом деле проблема была *в нас*. Проблема была в том, хотим или нет мы услышать, что Он хочет сказать, и, во-вторых, хотим ли мы исполнять то, что Он велит нам делать.

Мне приходится напоминать себе, что я буду сталкиваться с гонениями. Когда люди говорят обо мне всякие гадости и злословят меня, то у Отца, знаете ли, есть способ открыть нам правду.

Я чувствую подобные вещи, я ощущаю их, и Он тоже показывает мне кое-что. И знаете, просто удивительно, как многие люди нашли друг друга через это служение. Так происходило в Мичигане, так происходит и здесь, в Северной Каролине. Кто-то вдруг решает начать учить меня и больше не желает слушать того, что я могу ему сказать, а другие соглашаются с ним. И вот эти люди быстро находят друг друга.

Разве не удивительно, что люди, которые решили, что не хотят больше с вами общаться, в конечном итоге общаются с теми, с кем познакомились через общение с вами? Те, с кем они познакомились, общаясь с вами, теперь общаются с ними. И вот те, кто общался с вами, больше с вами не общаются, но общаются друг с другом.

Это просто поразительно, и пророки могли чувствовать нечто подобное. Они могли это ощущать. Они могли различать и видеть это, даже если люди не говорили им об этом открыто. Или еще, например, когда кто-то говорит вам что-то, а потом кто-то другой говорит вам то же самое. Это как: "Да, это интересно". Это означает, что два человека уже обсуждали эту тему между собой.

Я говорю все это потому, что сегодня люди ничем не отличаются от живших в те времена. Иехова создаст Свой рупор, поднимет пророка в один день. Он поднимет пророков, судей и отдельных людей и будет говорить Своему народу. А какой будет реакция народа на это? "Убей пророка."

Зачем нужно убивать пророка?! Люди считают, что если они убьют пророка, то смогут заткнуть рот Иехова. Зачем кому-то закрывать Ему рот? Потому что они хотят поступать по-своему. Они не хотят делать того, что Он говорит. "Я собираюсь жить своей жизнью и поступать по-своему. Я найду свой собственный путь и пойду туда, куда захочу. Я буду делать то, что хочу, и с кем хочу. И никто, даже пророк Божий, не будет указывать, что мне делать."

Это опасная позиция. Это очень опасная позиция. И все же люди постоянно принимают подобные решения. Это подобно тому, как раньше они не захотели, чтобы Иехова Сам говорил с ними, и постепенно пришли к нежеланию слушать даже Его пророков. Поскольку они не могли убить Его, они убили Его глашатаев и, в конечном итоге, Его Сына.

И сегодня люди не изменились. Они все еще убивают себе подобных. Мы решаем, что последуем за Спасителем, Господом, Машиахом, который откроет миру его греховность, призовет мир к покаянию и, в конечном счете, осудит его безбожие. Но точно так же, как религиозные люди во времена Иешуа хотели Его смерти, религиозные люди сегодня желают смерти всех Его глашатаев.

Поэтому они пребывают в легком, наполненном благодатью и комфортом евангелии об Иисусе, потому что это евангелие не принесет гонений. Оно приносит одобрение. Евангелие об Иисусе заменило то Евангелие, которому учил Иешуа.

Вот где мы сейчас находимся. Мы возвращаемся к истинному Евангелию и узнаем, что Евангелие начиналось не с книги *Матфея*. Евангелие началось на Синае, а фактически оно началось с *Книги Бытие*.

# Принцип "первого упоминания" можно проиллюстрировать его применением в шести основных областях:

1. Принципы 3. Символы 5. Места

2. События 4. Персонажи 6. Пророчества

Мы увидим, как первое упоминание, или принцип "первого упоминания", при правильном его применении помогают нам сегодня раскрыть значение этих понятий.

#### Принципы.

Иехова использовал метод "первого упоминания", вводя в Писание широкий спектр принципов. Обычно первое упоминание о принципе следует рассматривать как его наглядную демонстрацию, а не как введение нового слова или понятия. Нужно понимать, что легче понять наглядную демонстрацию принципа, чем его описание или слово, его обозначающее. Когда мы думаем о благодати, мы ищем слово "благодать." Но именно здесь очень важно правильно понимать принцип "первого упоминания". Обычно таким простым путем западные люди, да даже и те, кто утверждает, что имеет "древнееврейское" понимание, обращаются к Конкорданции Стронга, чтобы определить значение отрывка из Писания.

Чтобы определить значение слова "благодать (милость)" в его контексте, начинают искать его определение по Конкорданции Стронга в данном отрывке. Но принцип "первого упоминания" помогает увидеть, что наглядную демонстрацию благодати (милости Божьей) можно встретить там, где само это слово даже не упоминается.

Например, впервые о благодати говорится именно в рассказе о ее наглядном проявлении. Что, как сказал Иехова, произойдет с людьми, если они вкусят плод с дерева познания добра и зла? Что те умрут. И что Он сделал вместо того, чтобы умертвить их на месте? Он одел их и выставил за пределы сада. Здесь мы видим именно наглядное проявление благодати (милости Божьей), хотя самого этого слова нет. Он явил Свою благодать.

Одной из главных причин неверного толкования учения Иешуа является то, что люди смотрят на Его слова и игнорируют то, что Он делал. Иешуа учил не только словами, но и Своими делами. Он учил поступками. У Него слова не расходились с делом. Он делал то, что говорил. Так что здесь есть некоторые нюансы.

Он, например, не говорил: "соблюдайте Шаббат/субботу". Но Сам Он соблюдал Шаббат/субботу. Поэтому, если мы собираемся следовать за Мессией, мы должны смотреть не только на то, что Он говорил. Мы должны смотреть на то, что Он делал. Что Он продемонстрировал нам Своими делами. Он передавал нам послание не только словами, но и поступками.

Еще один пример. Слово "верить (поверил)" впервые используется в **Бытие 15:6.** Но само понятие веры показано еще в **Бытие 3:20-21.** Поэтому местом первого упоминания веры

следует считать *Бытие 3*, а не *Бытие 15* (хотя в *Послании к Евреям* упоминается Авель). Посмотрите *Евреям 11*, там говорится о вере.

(**Евреям 11:4**) "Верою Авель принес Богу жертву лучшую, нежели Каин; ею получил свидетельство, что он праведен, как засвидетельствовал Бог о дарах его; ею он и по смерти говорит еще."

Мы говорим о том, что вера — это осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом. И мы думаем об Аврааме как об "Отце веры". "Но Авраам не был первым, проявившим веру. Первым, поступившим по вере, в *Послании к Евреям* называется Авель. Как он принес жертву? Верою. Откуда он знал, что нужно поступить именно так? Если говорить о наглядной демонстрации, то здесь речь идет об *етиупаh* (эмуна, слово на иврите, означающее "вера", а не греческое слово *pistis/nucmuc*). Но встречая слово "вера" в *Послании к Евреям*, люди начинают искать его значение в греческой части Конкорданции.

Вдумайтесь в это. Они ищут значение слова "вера" на греческом, читая при этом книгу *Послание к Евреям*. Какой в этом смысл? Разве *Послание к Евреям* было написано на греческом? На греческий оно было переведено.

Если я хочу знать, что такое вера, то я, конечно же, не буду искать значение этого слова на греческом, особенно если я знаю, что об Авеле говорилось в Еврейском Писании. Если о проявлении Авелем веры говорилось в Еврейском Писании, то нужно понимать значение "веры" с еврейской точки зрения. И мы приходим к еврейскому слову emuynah (что на иврите означает непоколебимый, устойчивый, стойкий).

Говоря о том, что сделал Авель, мы видим, что он сделал это верой. Когда мы смотрим на то, что сделал Авель, то видим, он сделал это верой. Если взять значение обозначающего веру еврейского слова, то он был непоколебим, или стоек. В чем он был непоколебим? В чем он был стоек? Почему мы видим, как Каин и Авель поступают по вере, принося жертвы, но не видим здесь Адама и Евы? Есть вопросы, ответы на которые можно найти с помощью дедуктивных методов. Каин и Авель не сами пришли к идее жертвоприношения. Тогда откуда они ее взяли? Мы не находим никаких указаний, данных Каину и Авелю о жертвоприношении. Однако верою Авель принес жертву лучшую, нежели Каин.

Я могу говорить об этом целую неделю.

(**Евреям 11:4**) "Верою Авель принес Богу жертву лучшую, нежели Каин; ею получил свидетельство, что он праведен, как засвидетельствовал Бог о дарах его; ею он и по смерти говорит еще."

Мы видим, что в *Послании к Евреям* первым упоминается Авель. Мы видим, что Адам дает имя Ева своей жене, и это был шаг веры. Мы видим это в *Бытие 3*.

(**Бытие 3:20-21**) "И нарек Адам имя жене своей: Ева. Ибо она стала матерью всех живущих. И сделал Господь Бог Адаму и жене его одежды кожаные, и одел их." Она была матерью *всех* живущих? Это может озадачить нас, потому что в версии Библии короля Иакова сказано так, как будто *она была матерью всех живущих*. Но разве была она матерью Адама?

Как она могла быть Матерью всех живущих? Она не была матерью животных. Она не была матерью Адама. Давая имя своей жене, Адам говорит пророчески. Он называет ее так пророчески, подразумевая, что она станет Матерью всех, кто будет рожден. Адам не был рожден. Жившие в тот момент животные не были рождены. Они были живыми созданиями, но не были рождены. Они были сотворены. Но начиная с этого момента все люди будут происходить от одной матери. Все мы можем проследить свое происхождение вплоть до этой одной женщины — каждый человек, живущий на этой планете.

Следовательно, мы — люди, по ДНК связанные с первой Матерью. Я ничего не выдумываю. Только подумайте об этом. Вот что сказал Адам. Она станет Матерью всех живущих. Ты живешь? Ты был рожден? Тогда откуда ты произошел?

Нам не нужно обращаться на *Ancestry.com* чтобы выяснить, кто наша Мать. Возможно, мы и захотим посмотреть, как мы добирались от нее сюда. (Ancestry.com Inc. - частная интернет-компания в США, являющаяся крупнейшей некоммерческой генеалогической компанией в мире - прим. перев.) Но мы знаем, кто наша Мать — наша человеческая Мать. А когда мы рождаемся свыше, мы принимаем истинную природу нашего Небесного Отца.

Как видите, если говорить о принципе "первого упоминания", то здесь Адам называет свою жену пророчески, несмотря на то, что на тот момент никто еще не был рожден.

Он говорит: "С этого момента она будет Матерью всех живущих." Именно это он говорит. Если исходить из принципа "первого упоминания", то первой Матерью была не Мать Земля.

В *Бытие 3:21* мы видим "благодать (милость)". Здесь нет этого слова, но это милость Божья. Он спас их. Он одел их. Он обеспечил их и защитил их. От кого? От них самих. В этом саду было нечто, что, вернись они туда, удерживало бы их в вечном бунте. Он изгнал их из сада ради их же безопасности, ради их же блага. Им оставалось только пойти и поесть плодов с дерева Жизни. Только представьте это себе. Для них не было бы никакой надежды, никакой помощи, вообще ничего (или для нас).

Иехова изгнал их из сада, чтобы оставалась надежда для них и для всего человечества.

Применение Им принципа "первого упоминания" в отношении библейских принципов характеризуется скорее их наглядной демонстрацией, нежели присвоением им какого-то обозначения. В Писании Бог демонстрирует принципы до того, как дать им конкретное название. Поэтому Бог при первом упоминании (демонстрации) библейского принципа вложил в него абсолютную истину в виде семени. Сначала мы видим семя истины. Мы знаем, что имя Евы означает "Мать всех живущих", и при этом у нее нет детей. Как она может быть Матерью?

Откуда Адам вообще мог знать, что такое Мать? У него ее не было. Он никогда о ней не слышал. Никогда ее не видел. У него вообще не было такого опыта, и все же он провозглашает, что она будет Матерью. Здесь слово "Мать" используется впервые, это его первое упоминание.

Первое упоминание о согласии Духа и Слова:

(**Бытие 1:1-3**) "Дух Божий носился...и сказал Бог..."

(**Бытие 1:1-3**) "В начале сотворил Бог небо и землю. Земля же была безвидна и пуста, и тьма над бездною; и Дух Божий носился над водою. И сказал Бог: да будет свет. И стал свет."

Здесь мы видим Дух и Слово. Что интересно, здесь говорится о Духе Божьем. Мы видим Слово. Дух Божий носится. Слово произносится. Дух, Бог и Слово в единстве порождают то, что было сказано.

Что касается нас, потому я так борюсь за правильное использование слов, которые мы произносим. Потому, что мы сотворены по образу и подобию Иехова. Только подумайте о том, что все на Земле возникло из слов. Наши слова имеют силу. Жизнь и смерть — это сила, и сила творящая. Мы будем нести ответственность за нее. Каждый раз, когда мы открываем рот, когда что-то произносим, мы тратим или испускаем какую-то силу. И эта сила будет работать либо на нас, либо против нас.

Даже говоря на житейские темы. А вы говорите что-то. И это не безумная идея. И не что-то пятидесятническое. Это мы видим при первом упоминании. Адам назвал свою жену "Ева", потому что она должна была стать Матерью. Он буквально провозгласил материнство своей жене. Он сотворил это в ней. Он дал ей имя. Он пророчествовал. Она становится той, о которой он говорил, в результате его пророчества.

Он не провозглашал ее бесплодие. Он не согласился с тем, что сказал доктор. Он провозгласил ее источником жизни. Он назвал ее именем, означавшим размножение. Он провозгласил ее материнство. И в результате в мир пришли дети.

А что сказала она? Посмотрите, что Библия говорит о Каине, она сказала: "приобрела я человека от Господа". Вдумайтесь в это. В этом так много силы.

(**Бытие 4:1**) "Адам познал Еву, жену свою; и она зачала, и родила Каина, и сказала: приобрела я человека от ГОСПОДА."

Что она говорит?

Адам познал свою жену. Вы ведь знаете, откуда берутся дети, правда? Так кто дал Еве ребенка? Это не вопрос с подвохом. Если вы просто посмотрите на стих, то он довольно прост. Адам познал Еву. Она зачала и объявила, что приобрела человека от Иехова. Итак, вы видите то,

что Адам пророчески провозгласил своей жене. Адам говорил Духом. Он пророчествовал. Он словом создал этих детей задолго до того, как они были зачаты.

Иехова следил за его словами и создал жизнь, о которой Адам говорил. Смерть. Жизнь. В силе. Авраам должен был правильно понимать Его слова потому, что, как ни пытался, не мог родить ребенка. Даже когда Иехова сказал ему, что это произойдет, он сомневался: "но как это возможно?".

Мы видим, как Адам действует верою!

Я не пытаюсь переписать Библию. Я даже не пытаюсь переосмыслить Библию. Все, к чему я призываю людей — это просто увидеть то, что уже было там все это время, и перестать подражать тому, что сказали некоторые проповедники. Большинство людей в разговорах пересказывают проповеди. Просто удивительно, что когда я разговариваю с людьми, то слышу от них чьи-то чужие проповеди. Это не их исследования, не их поиски. Вы пытаетесь рассказать им о том, что там на самом деле есть, и слышите: "Ого, я никогда этого не видел." Что значит никогда не видел? Мы обсуждаем что-то из Библии, ты приводишь какие-то аргументы, но сам никогда этого не видел. Тогда как ты можешь это утверждать? Чей аргумент ты приводишь, если сам ничего этого не видел?

Проповеди заставят нас прочесть то, чего на самом деле там даже нет. Мы уходим, думая: "Да, это было мощно." Что было мощно?

Когда начинаешь изучать эти принципы, то понимаешь, что даже применяя некоторые самые простые из них, никогда не окажешься во власти другого проповедника. Многие проповедники подобны книгам с библиографией. Как правило, книга с длинным списком источников скорее всего содержит 95% того, что написано другими.

Если в книге есть такая библиография, то она может оказаться книгой из 20 страниц, написанных автором и выдержек из трудов других 100 человек. Надеюсь, вы понимаете это.

Люди просто подражают друг другу. Это происходит с разными выступлениями и проповедями. Вот почему, когда пришел Иешуа, они сказали, что в Нем что-то есть. Он учит не так, как все остальные. Он учит как власть имеющий. Он учит, как тот, кто действительно знает, что говорит Библия. Он не цитирует множество других людей. Он учит так, будто действительно знает, к чему призывает это учение. Тогда религиозные лидеры спросили: "Откуда Он все это знает? Кто Его научил? Он никогда не учился ни у кого из нас, так откуда Он все это знает?"

Ну, а вы не думали, что Он мог постичь все это самостоятельно? Это возможно.

Многим появившимся сегодня учениям нужно будет пробиваться через множество слоев многолетних проповедей. Вот почему иногда нам приходится так усердно проповедовать. Иногда приходится говорить вещи, которые на первый взгляд кажутся шокирующими, потому что заставляют человека думать. Мне очень нравится, когда люди сердятся во время моих проповедей. Люди не сердятся, если думают, что все понимают. Они сердятся, когда говоришь нечто, проти-

воречащее тому, во что они верят.

Надеюсь, что гнев заставит их попытаться доказать вашу неправоту. Вот как это происходило со мной. Я злюсь, услышав сказанное в чьей-то проповеди, и говорю: "Это неправильно." Надо это исследовать. Это может быть правильным. Это может быть неправильным, но интересен сам процесс исследований. Тебе начинает что-то открываться. У Отца есть способы привести нас туда, куда мы не можем добраться сами.

Когда люди сталкиваются с проблемами, они, как правило, обращаются к Писанию. Когда дела идут хорошо, то к Писанию обращаются уже не так часто. Только когда проходят через трудности. Библия говорит, что так и будет происходить. Молитесь, если у вас неприятности. Самое время молиться, попав в беду. Но если бы вы молились до того, как попали в беду, то, скорее всего, у вас было бы гораздо меньше проблем.

Итак, в *Бытие 1:27-28* мы видим практическое применение принципа "первого упоминания" темы царствования и владычества.

(**Бытие 1:27-28**) "И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их. И благословил их Бог, и сказал <u>им</u> Бог: плодитесь и размножайтесь, и наполняйте землю, и обладайте ею, и <u>владычествуйте над</u>рыбами морскими, и над птицами небесными, и над всяким животным, пресмыкающимся по земле."

Не знаю, видите ли вы это. Я кое-что подчеркнул, потому что, повторюсь, здесь мы видим появление первого упоминания. Зачастую мы смотрим на толкование вместо того, что показывает нам Писание. Заметили, кого Бог благословил в том, что нам здесь показано? Кого он благословил в стихе 28? Их. Кого "их"? Смотрите стих 27. Видите, как это работает? Он создал их, мужчину и женщину. О ком Он говорит? Об Адаме и Еве. Он сотворил их. "И благословил их Бог". Кого? Адама и Еву. "И сказал им..." Кому? Адаму и Еве. Он сказал им: "плодитесь". Он велел им размножаться. Он велел им наполнять землю. Он велел им обладать ею. Он сказал им, чтобы они владычествовали над рыбами морскими. Он сказал им владычествовать над птицами небесными, и над всяким животным, пресмыкающимся по земле.

Затем Он сказал Адаму: "Господствуй над Евой". Но нет.

#### Иехова НИКОГДА не давал Адаму господства над Евой.

Какую Библию ты читаешь? Это Библия, которую читает мир, церковный мир, Еврейский мир и Исламский мир. Это та Библия, в которой мужчина господствует над женщиной. **Иехова никогда не давал Адаму власти над Евой**. **Он дал** *им* власть над каждым живым существом на Земле.

Что касается принципа "первого упоминания", то здесь мы видим, что Адам и Ева были соработниками, со-королем/королевой (королева - это просто женщина-король). Королева обладает такой же властью, как и король.

Если рассматривать власть в том виде, в каком Иехова определяет её при первом упоминании, то видно, что Адам и Ева владычествовали. Возникает вопрос, почему Адам не упрекнул Еву за то, что она съела плод? Потому что у него не было на это власти. Это простой ответ. Мы рассмотрим это немного позже.

В Бытие 3:21 мы видим первое упоминание о заместительной жертве.

**(Бытие 3:21)** "И сделал Господь Бог Адаму и жене его одежды кожаные, и одел их."

Возникает очевидный вопрос: если Он сделал кожаные одежды, откуда они взялись? Совершенно ясно, что Он сделал их из кожи. Это значит, что эту кожу с кого-то содрали. Но сдирание кожи — это не стрижка шерсти. Вы снимаете кожу. Но если снять кожу, то не остается внешней защиты, не остается жизни, это означает смерть. Мы не видим, чтобы Иехова убивал животное и снимал с него шкуру. Но из этого стиха мы знаем, что Он взял кожаные одежды. Он не брал у овец шерсть. Он не стриг их. Он взял их шкуру. Он сделал кожаные одежды. Любой охотник знает, что чтобы снять шкуру, животное нужно освежевать. После этого не остается ничего, кроме мяса, мышц, жира и костей.

Итак, из этого стиха мы можем сказать, что Иехова убил одного - двух животных, пожертвовав им за грех непослушания Адама и Евы.

#### События.

Теперь давайте рассмотрим события. Бог использовал принцип "первого упоминания" в описаниях событий в Писании.

В первом упоминании библейских событий заложено только семя абсолютной истины. Первое упоминание акта Творения:

(**Бытие 1:1**) "В начале сотворил Бог небо и землю".

Как мы видим, здесь говорится о том, что в начале Он сотворил Небеса и Землю. Он сотворил Небеса и Землю в *Бытие 1:1* или в предыдущих стихах? Стих начинается с сообщения о том, что Он сотворил, но потом нам говорят, что именно Он сделал. Как именно Он это сделал? Когда Он это сделал?

Теперь переходим к дням творения. Он дает нам семя, а затем позволяет увидеть процесс. Затем в *Бытие 3:1-7* мы видим первое упоминание о событии грехопадения человека. Адам был не единственным падшим человеком. Он был первым. Ева была не единственной падшей женщиной. Она была первой.

(**Бытие 3:1-7**) "Змей был хитрее всех зверей полевых, которых создал Господь Бог. И сказал змей жене: подлинно ли сказал Бог: не ешьте ни от какого дерева в раю? И сказала жена змею: плоды с дерев мы можем есть, Только плодов дерева, которое среди рая, сказал Бог, не ешьте их и не прикасайтесь к ним, чтобы вам не умереть. И сказал змей жене:

нет, не умрете; Но знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло. И увидела жена, что дерево хорошо для пищи, и что оно приятно для глаз и вожделенно, потому что дает знание; и взяла плодов его и ела; и дала также мужу своему, и он ел. И открылись глаза у них обоих, и узнали они, что наги, и сшили смоковные листья, и сделали себе опоясания."

Адам находился рядом с женой. Он знал, с какого дерева сняты эти плоды. Он знал повеления, данные им Отцом, и все же ел плоды, которые не должен был есть. Конечно, мы знаем, что он винил в этом женщину, а женщина винила змея. Но суть в том, что все они предстали перед Богом, потому что все они были ответственны за это.

Они все виноваты. Некоторые считают, что если бы Адам отчитал свою жену, то всего этого никогда бы не случилось. Знаете, эту идею можно продолжить. Если бы Бог никогда не сотворил змея или если бы Он не позволил змею войти в сад, или если бы Он вообще изначально не сотворил дерево (или сад, или человека)... Подобным теориям нет конца, но куда они нас заведут?

Нельзя проповедовать теорию. Вы можете сформулировать теорию. Вы можете развивать теорию, но теория — это не Писание. Мы не должны выходить за пределы того, что написано в Писании.

(**Бытие 3:7**) "И открылись глаза **у них обоих**, и узнали они, что наги, и **сшили** смоковные листья, и сделали **себе опоясания**."

Обратите на это внимание. Он повелел <u>им</u>. Он дал <u>им</u> власть. Он благословил <u>их</u>. Глаза открылись у <u>них</u> обоих (на тот случай, если вы не понимаете, что "у них" означает множественное число, сказано именно "глаза у <u>них</u> обоих"). <u>Они</u> оба знали, что обнажены. <u>Они</u> оба сшили смоковные листья. <u>Они</u> сделали себе... видите, как много этих "они" и "у них" в этих Писаниях о прошлом?

Я особо выделяю это "их, они" чтобы развеять все эти спекуляции об Адаме и Еве. Я знаю, что многие из нас слышали подобное. Даже до сего дня продолжается тирания одних людей другими, возникшая со времени грехопадения человека. Так уж сложилось. И, согласно написанному в конце Книги, лучше не станет. Те, кто знают Книгу, понимают, как нужно жить. А не знающие Книги подобны овцам, ведомым на бойню и даже не подозревающим об этом.

Знающих Книгу уже не так легко обмануть или поколебать, как до того, как они её изучили. Многие из нас следовали доктринам и учениям, которые, как мы впоследствии поняли, оказались ложными. И мы спрашиваем себя, а почему так произошло? Потому что мы были ленивы, не хотели учиться и изучать все самостоятельно. Сегодня многие люди остаются все в том же состоянии. Люди, посещавшие Баптистскую церковь, не читавшие и не изучавшие Библию, теперь пришли в Мессианство.

Они по-прежнему не читают и не изучают Библию, потому что называют людей "равви", зажигают свечи и молятся на восток. Они делают всякие "мерзкие" вещи, которые Библия запрещает. Соблюдение субботы (Шаббата) было просто перенесено на воскресное богослужение. Они все

еще зависят (как раньше привыкли) от своего пастора. Только теперь это их раввин. Люди попрежнему ленивы. Они не хотят учиться самостоятельно. Они по-прежнему хотят, чтобы кто-то другой сказал им, что говорит Бог. "Пойди поговори с Ним, расскажи нам, что Он говорит, и мы сделаем это." Люди скорее последуют за человеком, чем за Богом.

Они даже не способны распознать истинного божьего человека, потому что не понимают важности оценки человека по плодам его. Плодом является то, насколько слова людей соотносятся с делами. Если человек говорит одно, а делает нечто другое, то перед вами лицемер. Мне все равно, насколько духовными они считают себя сами. Это не имеет значения. Если вы поддадитесь этому обману, то вскоре ощутите боль, разочарование, гнев и будете все больше и больше отдаляться от Бога.

"Нет, я не отдаляюсь от Бога. Я просто ухожу от тех людей."

Хорошо, позвольте кое-что вам сказать.

(1 Иоанна 2:3) "А что мы познали Его, узнаем из того, что соблюдаем Его заповеди." (1 Иоанна 2:8-11) "Но притом и новую заповедь пишу вам, что есть истинно и в Нем и в вас: потому что тьма проходит и истинный свет уже светит. Кто говорит, что он во свете, а ненавидит брата своего, тот еще во тьме. Кто любит брата своего, тот пребывает во свете, и нет в нем соблазна; А кто ненавидит брата своего, тот находится во тьме, и во тьме ходит, и не знает, куда идет, потому что тьма ослепила ему глаза."

Вы видите? Если продолжите читать, то увидите, что наша любовь к Богу познается по тому, как мы относимся друг к другу. Итак, когда люди начинают говорить о желании дистанцироваться от детей Божьих, то есть ли у них любовь к Богу? Меня настораживает, когда люди отделяют себя от народа Иехова, это должно беспокоить и вас.

Я призываю всех полностью прочесть книгу *1 Иоанна* и, конечно, *2 Иоанна* и *3 Иоанна*. Там вы увидите, что именно так мы узнаем свою любовь к Богу — по любви, которую питаем друг к другу. Вот как мы узнаем это. Вот как люди увидят это в нас. "По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою." (Иоанна 13:35 - прим. перев.).

Когда люди начинают сеять вокруг себя ненависть и неприязнь, дух разделения, когда стремятся к самоизоляции, знаете, на что это похоже? Это не Дух Иехова. Этот дух самоизоляции заводит людей туда, где они или их поступки выходят из света. Они блуждают в темноте. Никто не смеет им ничего говорить. Они не хотят никого слушать. Они все стремительней погружаются вниз. Они не поддаются обучению. Они говорят о том, как они "любят Бога". И вот здесь у нас есть то, о чем говорит нам Библия.

Все необходимо сверять со Словом, потому что для меня не имеют значения чьи-то слова. Важны ваши поступки. По тому, насколько ваши слова и ваши поступки совпадают (а мы наблюдаем за вашими поступками точно так же, как слушаем ваши слова), мы отличаем правду от лжи. Так мы отличаем свет от тьмы. Невозможно успешно ходить в свете, если не идете вместе с людьми света. Когда вы вместе с людьми света, есть вероятность того, что будет выявлена

существующая в вас тьма. И это хорошо.

Тогда приходит безопасность "при множестве советников" (Притчи 15:22). Наступает время, когда "железо железо острит" (Притчи 27:17). Наступает время, когда появляется "друг, более привязанный, нежели брат" (Притчи 18:24). Приходит исправление. Приходит обличение. Приходит наставление.

Обычно к самоизоляции стремятся страдающие люди. Это раненые люди. Они сидят в углу, зализывают свои раны и говорят о своей духовности. Они не хотят оказаться среди тех, кто может снова причинить им боль. Позвольте кое-что вам сказать. Если вы идете с Иешуа, то всегда, всегда, ВСЕГДА будут подозревать, что вы "тряпка" или будут стремиться вытирать о вас ноги. Это можно назвать "Служение коврика для вытирания ног". Вам лучше привыкнуть к тому, что люди будут пытаться наступать на вас. Поговорим о стоянии на Слове.

## Если вы — Слово, то почему люди не могут стоять на вас? Почему они не могут на вас полагаться? Почему они не могут вам доверять?

Вернемся к принципу "первого упоминания" и его практическому применению. Итак, у Адама и Евы, у них обоих были открыты глаза. Они осознавали, что были обнажены. Они сшили смоковные листья и сделали себе опоясания. Как я уже говорил, Адам не поправил Еву, потому что *не* имел власти над ней, также как Ева не имела власти над ним. Власть была им дана, чтобы владычествовать вместе! Ева не заставляла Адама вкусить плод. Она дала ему этот плод, и он его ел.

Люди говорят о со-пастырях. То, что вы видите в раю — это со-пастора. Это именно то, что вы видите — со-пастухи. Они владычествовали над всеми животными. Они вместе были пастухами в саду, владычествуя над всеми птицами небесными, рыбами и всем, пресмыкающимся по Земле. Они должны были править вместе. Это значение первого упоминания. Но сегодня все не так.

Первое упоминание о событии потопа содержится в *Бытие 6-8*.

### Символы.

Бог использовал метод "первого упоминания", чтобы показать то, что станет символом в Писании. Связью между тем, что становится символом, и тем, что он символизирует. была общая для них обоих характерная черта.

Говоря о первом упоминании всемирного потопа, мы обращаемся к главам 6, 7 и 8. Далее вы встретите ссылки на потоп во многих книгах вплоть до Нового Завета. Я уверен, что люди во время потопа не думали, что их крестят погружением. Но кто-то называет потоп символом крещения. Говорят, что люди крестились во время потопа. Они ведь полностью промокли? Они ведь погрузились? Они ведь полностью ушли под воду? (английское слово "baptism", крещение, от др.-греч.  $\beta \acute{\alpha} \pi \tau i \sigma \mu \alpha$ , от  $\beta \alpha \pi \tau i \zeta \omega$ , - "погружаю в воду" - прим. перев.).

Если взять переход Израиля через Красное море (или Тростниковое/Чермное море), то те же

люди, которые стремятся использовать это событие как символ Крещения, одновременно утверждают, что при крещении человек должен полностью промокнуть. Но как можно использовать это событие в качестве символа крещения, если тогда никто из детей Израиля не промок и не погружался в воду?

Вот что происходит, когда вы пытаетесь проповедовать по символам. Так происходит, когда люди не понимают связанных с этим принципов и не знают их. Они просто действуют по определенной программе. Затем они пытаются объяснить это кому-то, кто знает немного больше них. И получают по заднице. После этого они начинают бояться служить из страха ошибиться. И все это происходит из-за неверного объяснения. Вы пытаетесь объяснить символы как учение, как практические предписания. Но этого делать нельзя. Вы должны понимать, с чем работаете.

**То, что становится символом и то, что он символизирует связывают общие для них обоих характерные черты.** Рассматривая символ и то, что он означает (что он символизирует), мы видим, что есть некоторые характеристики, которые можно связать с Ноем в Ковчеге, с переходящими через море детьми Израиля и с погружением в воду. Там есть некоторые связи, определяемые духовным значением отношений человека со Всевышним. Мы поговорим об этом позже.

## При первом упоминании того, что становится символом, абсолютная истина представлена в форме семени.

Вот первое упоминание о морях, которое становится символом:

(**Бытие 1:9-10**) "И сказал Бог: да соберется вода, которая под небом, в одно место, и да явится суша. И стало так. И назвал Бог сушу землею, а собрание вод назвал морями. И увидел Бог, что это хорошо."

А вот первое упоминание семени и плодов, ставших символами:

(**Бытие 1:11-12**) "И сказал Бог: да произрастит земля зелень, траву, сеющую семя, дерево плодовитое, приносящее по роду своему плод, в котором семя его на земле. И стало так. И произвела земля зелень, траву, сеющую семя по роду её, и дерево, приносящее плод, в котором семя по роду его. И увидел Бог, что это хорошо."

Здесь мы видим форму семени. Семя всегда предшествует плоду. Теперь вы знаете так же хорошо, как и я, что нельзя в один день посадить семя и уже на следующий день придти и снять плоды с лозы или с дерева. Это так не работает. Истина дается нам в форме семени. И мы засеваем ее точно так же, как слово.

Слово закладывается в нас как семя. Происходящее дальше зависит от того, позволите ли вы кому-то придти и забрать это семя или будете ухаживать за ним, питая и взращивая его. Почва тверда. Отношения сложны. Я сталкиваюсь с такими людьми, к сожалению, иногда даже в моем собственном доме. Ты пытаешься передать людям, что говорит Слово. Пытаешься научить их,

но они уже приняли собственное решение по некоторым вопросам. Очень трудно посеять в них семя Слова.

И ты остаешься с осознанием того, что им придется столкнуться с последствиями отсутствия в них доброй почвы для семени и нежелания принять его. Они не собираются взращивать и поливать семя, позволяя ему взойти.

Они сделали трудный выбор — не заботиться о нем. И у этого выбора будут свои последствия. Точно так же, как забота о семени даст хорошие плоды, так и свои плоды принесет отказ от заботы о нем, от его питания. И скорее всего, ничего хорошего это не даст.

К сожалению, я видел, что происходит, если человек продолжает приносить плохие плоды. Он говорит: "Я собираюсь испытать Бога. Я снова попробую испытать Бога." Люди не могут понять, что в нас так много плохих семян, что потребуется какое-то время, прежде чем удастся среди них увидеть всходы добрых семян, по поводу которых вы пытаетесь испытать Бога сегодня. Велика вероятность, что люди разочаруются задолго до того, как хорошее семя даст всходы, которые впоследствии принесут добрые плоды. Они не видят немедленных результатов и поэтому возвращаются к своим плохим плодам, к своим плохим привычкам.

Я встречал подобное в своей жизни. Бывают моменты, когда спрашиваешь себя: "а стоит ли оно этого?" В самом начале мне это дорого обходилось. Рушились отношения. Это стоило мне семьи. Это стоило мне денег. Это стоило мне связей. Это все имеет свою цену, поэтому единственное, что у меня есть, это вера в то, что независимо от цены, которую я плачу, в какой-то момент своей жизни я увижу полезные плоды, если не сдамся. Я просто не могу ослабеть. Я не могу сдаться. Я должен двигаться вперед. Я должен продолжать добиваться и добиваться своей цели.

Хорошо, вы не видите никаких результатов. Как долго вы собираетесь продолжать? Я буду добиваться своего, пока не увижу результатов. Но я должен иметь доверие к Иехова и веру в Него, в то, что Его слово принесет результаты. Такая вера не появится в результате получасовой евангелизации, призывающей меня отдать свое сердце Иисусу. Я отдаю свое сердце Иисусу, а потом разверзается ад. У меня нет такой веры, чтобы вынести это. У меня нет ее. Заботы этого мира обрушатся на меня и задушат это мое исповедание веры. Придут обольщение богатством и гонения и задушат то маленькое признание, которое я сделал. Но я знаю, что мне было хорошо. Я знаю, что это было правильное решение!

И я был охвачен эмоциями и тому подобным, но затем наступает реальность. Музыка стихает. Шатер собран и евангелизационная кампания переезжает в другой город. Наступают последствия. "О, так ты отдал свое сердце Иисусу? И как это для тебя работает?"

Вот что происходит. Вот почему ученичество так важно, оно дает людям основание. Оно укореняет людей. Оно приводит людей туда, где действительно верят Слову. Тогда они могут стоять на Слове, зная, что будет противодействие, и сознавая, что противодействие — это признак присутствия здесь Слова.

Следующее занятие будет посвящено пункту 4, касающемуся персонажей, и нашего принципа "первого упоминания".

### Краткое содержание занятия 41.

### Основные положения.

- 1.Согласно определению принципа "первого упоминания", он фактически является тем принципом, который помогает толковать любой стих с учетом первого упоминания рассматриваемой в нем темы в Писании.
- 2..Принцип "первого упоминания" является ключом, открывающим дверь к абсолютной истине, воротами на путь доверия, путеводителем к установлению истины в ее постепенном раскрытии, первым звеном в длинной цепи откровений и семенем, содержащим в себе абсолютную истину, полнее раскрывающуюся во всех последующих упоминаниях.
- 3. Зачастую люди извлекают стих из отрывка и пытаются формулировать учение на стихе, вырванном из контекста.
- 4. Библия это цельная книга, а не сборник разрозненных текстов.
- 5. Проблема заключается в нас и в том, хотим ли мы слышать и исполнять то, что говорит нам Иехова.
- 6. Обычно первое упоминание о принципе следует рассматривать как его наглядную демонстрацию, а не как введение нового слова или понятия.
- 7. Иехова никогда не давал Адаму власти над Евой. Он дал *им* власть над каждым живым существом на Земле.
- 8. Когда мы знаем Книгу, нас не так легко обмануть, как если бы мы ее не знали.
- 9. Все нужно сверять со Словом. Ваши слова не имеют значения. Значение имеют ваши поступки.
- 10. Если вы Слово, то люди смогут опираться и стоять на вас.
- 11. То, что становится символом и то, что оно символизирует, связаны между собой общими характерными чертами.
- 12. При первом упоминании символа абсолютная истина в нем представлена в форме семени.

| Шесть основных областей, | в которых может | применяться г | іринцип " | первого |
|--------------------------|-----------------|---------------|-----------|---------|
| упоминания".             |                 |               |           |         |

| ет Принципы | • | Символы   | Места       |
|-------------|---|-----------|-------------|
| & События   | 0 | Персонажи | Пророчества |

### Упражнения для повторения.

| 1. Чрезвычайно важно понимать, что библейские принципы первого упоминания следует обычно рассматривать не как введение нового слова, названия или понятия, а их наглядную демонстрацию. Поэтому для вас важно знать не только "факты" Писания, но и описываемые в нем принципы. Выберите текст из книги Бытие, связанный с жизнью Авраама, Исаака или Иакова, в котором иллюстрируется какой-то принцип. Напишите о своем выборе и ответьте на обычные вопросы: кто, что, когда и где. Обязательно найдите ответ на связанный с демонстрируемым принципом вопрос "почему?". И еще дополнительно изучите, не встречался ли этот принцип в книге Бытие где-то раньше. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| де то рапьше.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 2. Почему для применения принципа "первого упоминания" следует рассматривать Библию как по сути единую Книгу, являющуюся собранием библейских книг?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 3. Даже несмотря на такое количество разных авторов Библии, представляющих множество раз-<br>пичных культур и эпох, можно предположить, что все описываемое в Библии является повество-<br>ванием, последовательным от начала и до конца. Вы с этим согласны или нет? Почему?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

(1 = Я не согласен 10 = Я полностью согласен)

| Цели:                                                                                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.Я могу объяснять значение принципа "первого упоминания" в толковании Писания.                                                                   |
| 1.                                                                                                                                                |
| 2.Я могу назвать шесть основных областей, в которых может применяться принцип первого                                                             |
| упоминания.                                                                                                                                       |
| 1.                                                                                                                                                |
| 3.Я могу объяснять положение о том, что Библия - это единая цельная Книга, на которой, в свою очередь, основывается принцип "первого упоминания". |
| 1.                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                   |

# Мои записи. Чему я научился на этом занятии:



### Подготовка учеников. Занятие 42.

# Принципы толкования - Принцип "первого упоминания" (часть 2).

### Цели:

Будучи студентом Программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- -Объяснять, какое отношение имеет принцип "первого упоминания" к библейским персонажам, местам и пророчествам
- -Объяснять, как наши отношения с Иехова и способность слышать Его голос помогают нам толковать неясные отрывки Писания с помощью текстов, смысл которых ясен.

родолжая изучение принципов толкования, рассмотрим дальше принцип "первого упоминания". Мы уже узнали, что принцип "первого упоминания" гласит, что толкованию любого стиха помогает изучение смысла первого упоминания его темы в Писании.

Мы — служение обучающее. Целью этих занятий является ваше обучение. Но не только обучение. Я призываю всех усвоить и впоследствии использовать наш принцип последовательного развития темы от занятия к занятию.

Рассматривая принцип "первого упоминания", мы также узнали, что значение, в котором что-то упоминается в Писании впервые, как правило, сохраняется при всех его последующих упоминаниях в Библии. Еще мы знаем, что в Писании Отец использовал метод "первого упоминания" для раскрытия целого ряда других принципов. Обычно первое упоминание какого-либо принципа является его наглядной демонстрацией, а не вводом обозначающего его слова или фразы. Теперь послушайте. Следует суметь разглядеть его демонстрацию, а не обозначающее его слово. Вы увидите, почему это так важно. В конце сегодняшнего занятия я хочу кое-чем поделиться с вами. Очень важно, чтобы вы понимали, что первое упоминание — это не обязательно упомянутое слово. Может быть показано слово, а может быть наглядно показан сам принцип. Мы рассмотрели несколько примеров этого на прошлой неделе.

Говоря о принципе "первого упоминания", мы подразумеваем не первое упоминание слова, обозначающего какой-то принцип, а первую демонстрацию самого принципа. Мы видим это в Бытие 1:

(**Бытие 1:14**) "И сказал Бог: да будут светила на тверди небесной, для отделения дня от ночи, и для знамений, и времен, и дней, и годов;"

Если говорить о первом упоминании, то здесь мы впервые видим светила. Мы знаем, что Отец сказал: "Да будет свети." Но теперь Он говорит: "Да будут светила на тверди небесной." Светила имеют свое предназначение. Они должны отделять день от ночи. Они нужны для знамений, и времен, и дней, и годов. Уже в этом стихе Писания мы видим, что существуют моэдим (Mo'adim [ מידעומ ] можно перевести с иврита как "назначенные времена", такое определение не в состоянии передать его значение во всей полноте. Это слово означает не только радостное время или сезон празднования. Оно также наполнено воспоминаниями и размышлениями о всех моментах, когда Бог Иехова показывал Себя могущественным и сильным, любящим и святым. В большинстве случаев словом моэдим называются " еврейские праздники", но в Библии упоминаются как праздники Бога Иехова [Левит 23:1,4] - прим. перев.). Мы знаем о разных праздниках и торжественных событиях.

Здесь нет самого слова "моэдим", но его смысл показывают нам другие слова, такие как "знамения" и "времена года".

(**Бытие 1:15-16**) "И да будут они светильниками на тверди небесной, чтобы светить на землю. И стало так. И создал Бог два светила великие: светило большее, для управления днем, и светило меньшее, для управления ночью, и звезды;"

Мы видим, что большее светило предназначено для управления днем, а меньшее — для управления ночью. И еще Он создал звезды.

(**Бытие 1:17-18**) "И поставил их Бог на тверди небесной, чтобы светить на землю, и управлять днем и ночью, и отделять свет от тьмы. И увидел Бог, что это хорошо."

Говоря о событиях, мы видим, что Отец создал свет. Были и другие символы.

### Принцип "первого упоминания" применяется к:

Принципам
 Персонажам
 Событиям
 Местам
 Символам
 Пророчествам

На прошлом занятии мы рассматривали принципы, события и символы. Теперь давайте поговорим про:

### Персонажи.

Бог использовал метод "первого упоминания" в текстах о персонажах Писания. При первом упоминании о библейских героях, истина о чертах их характера дается в форме семени.

Вот первое упоминание о личности Бога:

(**Бытие 1:1**) "В начале сотворил Бог небо и землю."

Мы видим, что этот стих начинается со слова "в начале". Но на самом деле эта фраза звучит как "Бог в Берешит" (God in *B* "resheet), что означает "Бог в начале" или "Элохим в начале". Мы видим, что первое упоминание Иехова стоит на первом месте в самом первом стихе Библии.

Давайте рассмотрим первое упоминание об Адаме и Еве. Опять же, мы рассматриваем это в свете принципа "первого упоминания". Мы увидим, что этот принцип будет использоваться от *Бытия* до библейских карт - от *Бытия* до *Откровения*.

(**Бытие 1:26**) "И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему, по подобию Нашему; и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гадами, пресмыкающимися по земле."

Фраза "да владычествуют они", свидетельствует, что Он говорил не обо всем человечестве (по крайней мере, в начале). Он говорил об Адаме и Еве. Смотрите, что Он говорит:

(**Бытие 1:27**) "И сотворил Бог человека (Адама) по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их."

Он назвал их человеком (Адам).

Первое упоминание Каина и Авеля:

(**Бытие 4:1-2**) "Адам познал Еву, жену свою; и она зачала, и родила Каина, и сказала: приобрела я человека от Господа. И еще родила брата его, Авеля. И был Авель пастырь овец; а Каин был земледелец."

Откуда она приобрела человека? От Иехова. Она приобрела человека от Иехова, но познала Адама, мужа своего. Адам познал Еву.

### Места.

Бог использовал метод "первого упоминания" при рассказе в Писании о разных местах. Поэтому при первом упоминании мест в Библии полная истина об их характере и значении представлена в форме семени. Мы убедимся, что истина во многом из сказанного Им в первый раз имела форму семени. Он сказал: "Да будет свет", но полную суть света открывает позднее. Он сказал: "Сотворим человека". И создает человека позднее. Есть вещи, которые Он произнес. Затем Он исполняет их, то есть сначала Он дает нам семя. Это семя начинает прорастать, расцветает, и мы начинаем видеть красоту всей картины, которая перед нами предстает. Так устроена Библия.

Библию следует рассматривать как единое целое. Нельзя рассматривать ее по фрагментам и кусочкам. Если рассматривать ее по фрагментам и кусочкам, то можно очень многое пропустить.

Первое упоминание Едема:

(**Бытие 2:8**) "И насадил Господь Бог рай в Едеме на востоке; и поместил там человека, которого создал."

Первое упоминание Вавилона:

(**Бытие 10:10**) "Царство его (Нимрода) вначале составляли: Вавилон, Эрех, Аккад и Халне, в земле Сеннаар."

Мы говорим о начальном периоде существования царства Нимрода, но именно здесь впервые упоминается слово "Вавилон". Сегодня мы слышим о "выходе из Вавилона" и узнаем, что Вавилон — это одно из древнейших названий из упоминаемых в Библии мест. Вавилон всегда там присутствовал со времен потопа. Может быть, это место не называлась конкретно (и мы не встречаем его названия), но оно всегда существовало со времени сотворения Богом Земли.

Вот первое упоминание горы Мориа:

(**Бытие 22:2**) "Бог сказал: возьми сына твоего, единственного твоего, которого любишь, Исаака; и пойди в землю Мориа, и там принеси его во всесожжение на одной из гор, о которой Я скажу тебе."

Только задумайтесь на мгновение, насколько поразительны поступки Авраама, совершаемые им по вере. Я имею в виду, что Отец заставил Авраама отправиться в путь, и при этом тот понятия не имел, куда именно он направляется. Но Авраам доверял Тому, кто направлял его. Это то место, куда все мы должны попасть в своей жизни. Мы можем не знать, куда ведет нас Отец, но мы должны доверять Тому, Кто нас ведет. Библия говорит, что Он ведет нас к злачным пажитям.

Наш пастырь — Отец. Он тот, Кто ведет нас. Это Он покоит нас на злачных пажитях. Он ведет нас к воде, к водам тихим. Он ведет нас в места, где явит нам Себя. Иногда Он не открывает нам того, что собирается сделать, вплоть до самого последнего момента.

Он говорит: "Авраам, Я хочу, чтобы ты взял своего сына, своего единственного сына. Ты принесешь жертву, но Я хочу, чтобы ты взял его с собой. Я скажу тебе, куда именно ты пойдешь, только когда ты подойдешь к этому месту."

### Пророчества.

Бог использовал метод "первого упоминания" в пророческих текстах Писания. Поэтому при первом упоминании каждой из пророческих тем абсолютная истина была представлена в форме семени.

Первое пророчество о Мессии:

(**Бытие 3:15**) "И вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее; оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту."

Здесь мы видим пророчество о Иешуа, которое раскроется полнее впоследствии. Первое пророчество о завете Бога с Авраамом:

(**Бытие 12:2-3**) "И Я произведу от тебя великий народ, и благословлю тебя, и возвеличу имя твое; и будешь ты в благословение. Я благословлю благословляющих тебя, и злословящих тебя прокляну; и благословятся в тебе все племена земные."

Интересно здесь то, что именно Иехова говорит Аврааму. Он больше никому этого не говорит. Он этого не говорит. Что Он сказал? Он говорит: "Я благословлю благословляющих тебя и прокляну проклинающих тебя." Есть группа людей, называемых евреями, считающих этот стих своим. Я не виню их в этом, потому что мы с вами тоже должны считать его своим. Почему? Потому что Иехова сказал это Аврааму, а значит, семя Авраама имеет право объявлять это своим. То есть все семя Авраама полностью.

Поскольку речь идет об истинном библейском процветании, то вы увидите, что это место Писания дает нам право на благословения Иехова во всей их полноте, поскольку мы претендуем на обетования Авраама. Как утверждает еврейский народ, благословляющий Израиль будет благословлен. Проклинающий же Израиль будет проклят. И я, Артур Бейли, основываясь на этом стихе, могу сказать и во всеуслышание заявить так же уверенно, как это заявляет еврейский народ, следующее: я, Артур Бейли, семя Авраама: благословляющий меня будет благословлен, а проклинающий меня будет проклят.

Вам это может показаться странным, но дело в том, что Отец сначала сказал об этом Аврааму и его семени. "В тебе благословятся ... <u>все</u> племена земные... ". Посмотрите на стих 3 и впитайте его своим духом.

(**Бытие 12:3**) "Я благословлю благословляющих тебя, и злословящих тебя прокляну, и благословятся в тебе все племена земные."

Все племена. Здесь ни разу не упоминаются евреи, но еврейский народ имеет на это такое же право, как вы и я. Аллилуйя!

Как они могут единолично претендовать на это, если здесь не упоминается еврейский народ? Здесь не говорится: "благословляющий еврейский народ благословлен, а проклинающий еврейский народ проклят. Благословляющий Израиль будет благословлен, а проклинающий Израиль проклят." Как они могут утверждать, что это обетование только для них?

Мы также можем быть благословлены. Они семя Авраама, но и мы тоже. Будут благословлены все племена Земли. Скажите это вслух. Я знаю, что для некоторых из вас это прозвучит странно. Это не пятидесятничество. Я хочу, чтобы вы признали и согласились с тем, что уже сказал Иехова. Я — семя Авраама. Обетования Авраама — мои. Благословляющий меня будет благословлен, а проклинающий меня будет проклят, потому что я — семя Авраама.

Вы — семя Авраама. У меня хватает смелости заявить об этом во всеуслышание и не извиняться за это. Как семя Авраама я имею право на обетования Авраама.

Я - наследник Авраама. Что бы ни сделал Иехова Аврааму, я имею на это право как его семя. Вы должны от радости скакать по комнате! Вы должны быть очень взволнованны. Так, как взволнован я!

Я не позволю религии украсть мои благословения или то, на что я имею право только потому,

что не могу дойти до этого своим умом. Мне не нужно доходить до этого умом. Мне нужно принять это духом. Мой дух должен впитать это. Это просто должно взрасти в моем духе. Должен вам сказать, что оно уже там. Я говорю это и от вашего имени.

Пророчество об Исаве и Едоме:

(**Бытие 25:23**) "Господь сказал ей: два племени во чреве твоем, и два различных народа произойдут из утробы твоей; один народ сделается сильнее другого, и больший будет служить меньшему."

Эти слова говорятся жене Исаака. Она должна родить Исава и Иакова.

Эти наглядные примеры показывают, что использование литературного метода "первого упоминания" при написании Библии обусловливает применение принципа "первого упоминания" при ее толковании. Нужно понять смысл текста при первом упоминании, исходя из того, что здесь он представлен в форме семени. Этот смысл сначала дается нам в таком виде, но впоследствии он начинает раскрываться.

Люди отказываются обращать внимание на первое упоминание и применять принцип "первого упоминания". Сегодня проповедуют и преподают вещи, очень далекие от истины. Я имею в виду, что эти люди далеки от истины.

Я могу сидеть дома и вдруг внезапно мне приходит какая-то мысль. Тогда я обдумываю эту мысль, потому что понимаю, как Отец работает со мной. Очень важно, чтобы вы понимали, как Он работает с вами. Видите ли, Отец много работает с нами через наши мысли. Он внушает нам какие-то мысли. Он вкладывает мысли в наш дух, и то, что мы будем с ними делать, определит, чему именно мы научимся.

Если вы собираетесь изучать Писание и хотите быть последователем Иехова через Иешуа, то должны понять, что Отец говорит с нами многими путями. Мы проводили курс обучения "Хождение в Духе". На что это похоже? Каково это — быть ведомым Духом? Мы говорили о разных путях, которыми Отец говорит с нами и о том, как Он говорил с древними пророками. Знаете ли, Отец все тот же?

Он вложит мысль в твой дух. Он вложит мысль в твой разум. Он даст тебе слово. Он будет говорить с тобой разными путями. Здесь очень важны две вещи. Одна из них — научиться понимать, как Он говорит с тобой.

И вторая — определять, когда именно Он говорит. Я могу определять это по тому, что каждый раз ощущаю Его присутствие, находясь в определенном месте. Если есть определенное место, в котором я ощущаю присутствие Отца сильнее, чем в других, то понимаю, что должен проводить там как можно больше времени.

Если Он говорит со мной в определенном месте и в определенное время, то я, чтобы Его

<sup>1</sup> См. <u>ArthurBaileyMinistries.com</u> в нашем разделе дистанционного обучения.

услышать, должен быть в это время в этом месте. Похоже на то, что говорит Аввакум: "Я заберусь на эту башню. У меня есть чем писать. У меня есть на чем писать. И я буду готов записывать Его слова, когда Он заговорит." Аввакум ожидал, что Иехова заговорит. Может быть, Аввакум нашел то место, где говорит Отец. Он знал место, где Отец разговаривал с ним, и подготовился, чтобы слушать Его.

То же самое относится и к нам с вами. В начале этой недели это все еще было в моем компьютере. Я изучал все библейские предсказания о приближении конца света. И мне пришла в голову вот какая мысль. Я большой любитель истории. Я люблю наблюдать за ходом истории. Я следил за действиями президента Джона Кеннеди, когда он занимался кубинским ракетным кризисом.

Когда президент Кеннеди появился на телевидении, он начал с объявления американской общественности того факта, что Россия тайно ввезла ракеты. Она тайно ввезла ядерное оружие на Кубу. Теперь Куба была способна наносить удары по Вашингтону, округ Колумбия, Нью-Йорку и всему западному побережью. Он сказал, что с Кубы они могут пускать ракеты и реально уничтожить Соединенные Штаты. И я представлял себе реакцию на это любителей всевозможных пророчеств.

А вы можете себе это представить? Представьте, что вы один из тех людей, которые следят за мировыми событиями, пытаясь по ним пророчествовать. Можете себе представить пророчество, произносимое после оглашения какой-то горячей новости? Они провозглашают наступление Армагеддона. "Вот-вот настанет конец Света!" "Начинает исполняться пророчество Захарии 14!". Они провозглашают грозящую нам ядерную катастрофу. Так было на протяжении всей истории. Так было во время Войны за независимость США и во время Гражданской войны (войны Севера и Юга - прим. перев.). Каждый раз, когда назревала война, такие "пророки" усиленно следили за событиями, "заостряя перья" для своих "пророчеств". Они пытаются увидеть исполнение Писания по происходящему в мире.

Представьте пророчества времен до прихода Иешуа, когда на исторической сцене появился Антиох. А как пророки древности трактовали события во времена Кира, разрешившего детям Израиля вернуться и восстановить Храм? А после прихода Иешуа, представляете себе, какие пророчества сопровождали разрушение Храма в 68 году? Были пророчества, гласившие, что Мессия уже вернулся еще в 44 году. Были предсказания, что Мессия вернулся. Он не только ушел, но и вернулся.

На протяжении истории были сотни и сотни дат конца Света, определенных людьми, готовыми жизнью своей и на Библии поклясться, что это событие произойдет именно в этот день. Кстати, все самые известные из этих "пророков" были Свидетелями Иеговы. Свидетели Иеговы ведут записи о ложных предсказаниях разрушения мира. Это все следствие ошибочной герменевтики. Это результат сочетания ошибочной герменевтики с неправильным применением принципов толкования.

По сей день, по состоянию на 21 октября, люди продолжают предсказывать скорый конец Света и пришествие Иешуа. Есть те, кто пытается даже предсказывать будущее.

Среди вас есть готовые биться об заклад, что этого не произойдет ранее 2017 года. Или ранее 2021 года. Или ранее 2027 года. Но мы не можем игнорировать основополагающие принципы

толкования Писания. Если правильно толковать Писание, то конец Света может наступить в любой день (я знаю тех, кто готов поспорить насчет этой фразы "в любой день"). Сцена уже готова. Иешуа может вернуться в любой день или час. Знаю, знаю. "Он не вернется до Праздника труб". Люди твердо в этом уверены и делают ставку на это.

Позвольте вам кое-что сказать. Вернется ли Иешуа для всего мира на Праздник труб или нет, но лично вы не знаете ни своего дня, ни часа. Никто не знает ВАШЕГО часа, ВАШЕГО дня. Ты можешь лечь спать и не проснуться. На самом деле, все может произойти еще до того, как ляжешь спать — я ничего никому не предсказываю, просто оглянитесь вокруг. Некоторые сегодня утром как обычно вышли из дома. Сегодня я смотрел новости. Вчера, буквально в течение нескольких минут, я увидел сообщения о перестрелках в Джорджии, перестрелках в Калифорнии, перестрелках в Северной Каролине и перестрелках в Мичигане. Люди были мертвы, мертвы, мертвы, мертвы.

Представьте себе некоего джентльмена, который отправился в церковь, чтобы провести занятия по изучению Библии и молитвенное собрание. И вот кто-то входит в здание, стреляет в него, убивает и уходит. Уверен, что утром этот джентльмен проснулся не с мыслью: "я сегодня умру." Но я скажу вам, что вы должны делать, когда просыпаетесь: нужно сказать себе "хороший денёк, чтобы умереть." (Фраза, приписываемая индейскому вождю Оглала Неистовый Конь, которую он произнес вовремя битвы при Литтл-Бигхорн - прим. перев.)

Вопрос в том, готовы ли вы к этому. Вот в чем главный вопрос. Готов ли ты, если Он придет за тобой сегодня? Есть люди, готовые биться об заклад, что он не придет до 2017,<sup>2</sup> "О, у меня еще есть время собраться. У меня есть время." Нет, у тебя его нет. Никто не знает твоего времени. Ты не знаешь ни дня, ни часа. Самое важное в том, чтобы ты был готов.

Один из способов подготовиться — правильно толковать Писание, правильно понимать то, что Писание должно тебе сказать, и жить в соответствии с этим.

### Применение принципа "первого упоминания".

А теперь мы рассмотрим как правильно использовать принцип "первого упоминания" и как он применялся в Писании. Я получил письмо, которое посчитал подходящим для этих целей. . Позвольте мне рассказать вам почему я так решил.

Я получил это письмо на свой телефон. Так случилось, что в тот момент я находился на улице. Оно касалось *Иоанна 1:17*. Автор писал о благодати и истине и о том, как это неправильно применяется. Читая, я подумал о том, что уж я-то знаю о противопоставлении Закона и благодати. Я изучал все эти учения о законе и благодати. Некоторые я просматривал на прошлой неделе. Я имел дело с благодатью. Ну, думаю, ладно. Может, я просто отвечу, что все эти учения о благодати у меня уже есть. Я выключаю телефон. Поднимаю глаза и вижу скульптуру. Это была скульптура с Ангелами, сделанная в форме цветочной вазы. И на скульптуре было написано слово "благодать". Я сказал себе: "Хорошо. Я включу это письмо в свою тему." Это интересно и важно, потому что помогает решить мои задачи. Итак, благодать и истина.

 $<sup>^2</sup>$  Или 2019 или 2031 или любая будущая дата!

Я хочу показать вам, как люди, основываясь на написанном Иоанном, приходят к мнению, что благодать появилась через Иисуса Христа/Иешуа Ха Машиаха. Смотрите, если мы собираемся применить какое-то правило, принцип, принцип "первого упоминания", то должны помнить, что слово "один" на иврите — это не то же самое слово, что и на греческом. Слово "благодать" — это еврейское слово. Это слово **G2580** chen (khane, кейн). Оно означает "милость, доброта, благоволение, благорасположение". Его производными словами являются слова "милостивый", "благосклонный", или "удостоенный милости".

Теперь посмотрим это слово на греческом. Это **G5485** charis (khar'-ece, хар-иис). Его значение "харизматичный, благосклонный, любезный", "харизма".

Оно производное от **G5463** "доброта, любезность, милосердие (как нечто, доставляющее радость, удовлетворение), как образ действия или само действие (абстрактное: манеры или действия (отвлеченное или конкретное понятие, буквальное, образное или духовное значение, особенно о божественном влиянии на сердце и его отражении в жизни человека, включая благодарность)"; "приемлемый, благо, благосклонность, дар, благодать, милость (милостивый, милосердный), радость, щедрость, удовольствие, благодарность (благодарение, достойный благодарности). Все эти слова синонимичны еврейскому слову "благодать".

Запомните общее положение о том, что при первом упоминании принцип представлен как наглядная демонстрация, а не как конкретное слово или название. Если будете искать соответствующее ему конкретное слово, то можете пропустить первое упоминание самого принципа. Говоря о первом упоминании принципа, мы имеем в виду не первое упоминание слова, его обозначающего, а первую наглядную демонстрацию этого принципа.

Впервые слово "благодать" упоминается в Бытие 6.

(**Бытие 6:8**) "Ной же обрел **благодать** пред очами Господа."

Это первое упоминание самого слова. Ной обрел благодать. А наглядную демонстрацию принципа благодати мы видим в райском саду (мы говорили об этом на прошлом занятии).

(**Бытие 3:21-22**) "И сделал Господь Бог Адаму и жене его одежды кожаные, и одел их. И сказал Господь Бог: вот, Адам стал как один из нас, зная добро и зло; и теперь как бы не простер он руки своей, и не взял также от дерева жизни, и не вкусил, и не стал жить вечно."

Как здесь проявляется благодать? Мы видим, что Иехова, изгоняя Адама и Еву из сада, при этом одевает их. Он говорит: "Послушайте, Я вас изгоняю, но Я вас по-прежнему люблю. Я все еще волнуюсь за вас. Вы — Мое творение. Я запретил вам что-то делать. Вы все равно это сделали, но это не значит, что Я вас больше не люблю. Это не значит, что ваша судьба Меня больше не заботит. Это не значит, что Я желаю вам зла." Он проявил к ним милость. Он наглядно показал им действие благодати.

Первое появление слова "благодать", как и ее первое упоминание было не в Новом Завете, а в Танахе. Если применять принцип "первого упоминания" благодати в Новом Завете, то ее следует искать не у Иоанна. Потому что впервые в Новом Завете благодать упоминается у *Луки. Евангелие от Иоанна* идет после *Луки*. А впервые в Библии она упоминается, как мы уже убедились, в Ветхом Завете.

Слово "благодать" ("grace") упоминается в Библии 166 раз:

**18 раз** в Законе;

21 раз в остальной части Танаха;

39 раз в Ветхом Завете;

127 раз в Новом Завете.

Сначала благодать была названа восемнадцать раз в первых пяти книгах Библии и 21 раз в остальной части Танаха. Понятие благодати проходит через всю Библию.

Когда мы рассматривали один из случаев употребления благодати в Новом Завете, то видели, что там в буквальном смысле раскрывается цель, с которой эта благодать дается. Люди говорят: "благодать — это незаслуженная милость Бога." Это наиболее популярное определение благодати в христианском мире. Это незаслуженная милость Бога. Другими словами, ты ее не заслуживаешь. Бог просто проявил ее. Бог спас тебя. Бог послал Иисуса. Бог все это сделал для тебя, и тебе уже ничего не надо делать. Якобы это и есть "благодать".

### Это НЕ благодать.

Это вовсе не благодать. При первом употреблении слова "благодать" в *Бытие 6* мы видим, что Ной обрел благодать. Ной обрел благодать. Иными словами, Ной жил так, что Отец проявлял к нему Свою милость. Обозревая всю Землю, Отец нашел того, кто был достоин Его благодати.

(**Tumy 2:11-12**) "Ибо явилась благодать Божия, спасительная для всех человеков, Научающая нас, чтобы мы, отвергнувши нечестие и мирские похоти, целомудренно, праведно и благочестиво жили в нынешнем веке..."

Итак, есть спасительная благодать. Эта спасительная благодать явилась всем людям. Эта спасительная благодать — что значит, что она явилась всем людям? Это значит, что она явилась всей Земле. Вся Земля испытала благодать Иехова. Почему? Потому что Земля не была уничтожена. Он не уничтожил человека. Он желает, чтобы все люди спаслись и пришли к познанию истины.

Мы также узнаем, что благодать учит нас отвергать нечестие. Нечестие — это все, противоположное благочестию. Мы должны отвергать мирские похоти. Мы должны отвергать всякое нечестие, включая мирские похоти и все мирские соблазны, стремящиеся увести нас от Бога. Мы должны жить трезво и праведно. Ищите прежде Царства Божия и правды Его. Мы должны жить трезво. Это означает, что у нас должно быть ясное мышление, наш разум должен быть чист, мы должны быть трезвыми, праведными и благочестивыми от Бога, а не в результате воздействия каких-то лекарств, препаратов, чуждого духа, влияния людей или какой-то религии. Это означает, что мы должны принять черты Того, по образу и подобию Которого мы были созданы в этом мире. Это не то, что произойдет в нашем прославленном теле. Это должно происходить сейчас. Когда мы вступаем в правильные отношения с Отцом через Иешуа, мы должны уже сейчас, в данный момент, жить праведно, целомудренно и благочестиво. Мы должны отрицать всякое нечестие и мирские похоти и жить праведно сейчас.

Вот для чего была послана благодать. Она был послана, чтобы научить нас, как нужно жить; не для того, чтобы мы жили так, как нам хочется, говоря о благодати Божьей. "Я под благодатью, брат!"

Давайте пойдем дальше. Иоанн пишет в 1:17:

"Ибо **Закон** дан <u>через</u> Моисея, **благодать же и истина** произошли <u>через</u> Иисуса Христа."

Взгляните на это внимательно, потому что здесь я выделил жирным шрифтом пару слов. Я выделил "благодать и истина" и "Закон". Я выделил жирным шрифтом и подчеркнул "через". Часто, когда мы встречаем слово "через", мы не считаем нужным исследовать его. Что значит, что Закон был дан через Моисея? В некоторых случаях говорится, что Закон был дан Моисею, но ключевым является то, откуда Моисей взял Закон?

Здесь мы видим **G1223** *dia*, (dee-ah, диа), первичный предлог, обозначающий *направление* действия, "<u>через</u>". Другими словами, Закон пришел *через* Моисея, а не от Моисея. Он пришел через него. Закон был дан через Моисея. Давайте посмотрим на это еще раз:

*Иоанна 1:17* (более пристально):

"Ибо Закон дан <u>чрез (by/through)</u> Моисея, благодать же и истина произошли <u>чрез (by/through)</u> Иисуса Христа."

При ближайшем рассмотрении этого стиха видно, что это еще не все. Как Закон пришел через Моисея, так и благодать и истина пришли через Иешуа.

Интересно, что Закон был полон благодати, и Закон был полон истины — почему? Потому что его дал милостивый Бог, и давший его Бог — это Бог истины. Но не верьте мне просто на слово. Давайте рассмотрим это. Не только благодать, но и истину. Сказать, что благодать пришла только через Иешуа, значит сказать, что и истина пришла только через Иешуа.

Люди хотят вычленить благодать. "Хорошо, Закон был дан Моисею, но благодать и истина пришли через Иисуса." Тем самым утверждается, что в Ветхом Завете не было благодати. Но мы только что доказали, что это неправильно, потому что Ветхий Завет был полон благодати. "Хорошо, но в Ветхом Завете не было истины." Однако мы знаем, что это не так, потому что Бог истины, Творец небес и Земли был тем, Кто послал Иешуа. Он первым упоминается в Библии" "В начале..."

Поэтому говорить, что благодать пришла только через Иешуа, это значит утверждать, что и

истина пришла только через Иешуа. Но так говорить нельзя. Как можно отделить благодать от истины и заявлять, что одна пришла через Него, а другая нет? Они обе пришли через Иешуа, но это не было их первым проявлением.

Почему Иешуа должен принести благодать и истину? Потому что, когда Иешуа пришел, Закон уже был извращен. Законы были добавлены, переставлены и исключены. Его уже диссоциировали от Закона истинного. В руках религиозных лидеров он превратился в набор правил и предписаний, законнических инструментов для удержания людей в рабстве и плену. Они подменили Закон Иехова правилами и предписаниями, придуманными людьми. Поэтому благодать и истина пришли с Законом, но затем были от Закона искусственно отделены.

В руках фарисеев и саддукеев Закон не был полон благодати. Истина Закона была отброшена и заменена человеческими традициями. На примере Иешуа, в случае, когда к Нему привели женщину, уличенную в прелюбодеянии, мы видим в Законе проявление благодати (милости). Он говорит: "Послушайте, конечно, Закон гласит, что эта женщина должна быть забита камнями до смерти. А вот в чем благодать: тот, кто без греха, пусть бросит в нее первый камень." Знаете, можно стоять на букве Закона и при этом постоянно поступать вопреки воле Иехова.

*Иешуа - это Слово, ставшее плотью*. То есть, по существу, благодать пришла через слово. Истина пришла через слово. Иешуа — это Слово. Иешуа — это Истина. Разве не об этом говорится в Библии в *Иоанна 17:17*?

Иешуа молился Отцу и просил Его:

(Иоанна 17:17) "Освяти их истиною Твоею: слово Твое есть истина."

Освяти кого? Освяти этих учеников. Освяти мир чем? Своим словом. Каким словом? Тем Словом, которое было в начале, тем Словом, которое было с Богом, тем Словом, которое было Богом и которое стало плотью.

Откровение называет имя Иешуа: "Слово Божие".

(**Откровение 19:13**) "Он был облечен в одежду, обагренную кровию. Имя Ему: Слово Божие."

Итак, Слово было у Бога и Слово было Бог. Слово было Бог. Иешуа был Словом Божиим, Словом, которое было Богом.

### Шаги при применении принципа "первого упоминания".

Первым шагом при применении этого принципа является точное определение места "первого упоминания".

Никогда не ссылайтесь на первое упоминание слова в Библии. Пытайтесь определить, не был

ли исследуемый принцип наглядно продемонстрирован еще до первого появления слова, его обозначающего.

"В начале было Слово." В Слове, которое было в начале, были благодать и истина. Благодать всегда существовала вместе с истиной. Нельзя просто ввести благодать в Новый Завет и приспособить к ней свое деноминационное учение. Благодать уже существовала в саду. Как и правда.

Нельзя использовать никакое последующее упоминание фразы или принципа для опровержения или противопоставления их смыслу при первом упоминании.

Нельзя взять что-то из Нового Завета и выбросить то, что об этом говорилось в Ветхом Завете. Некоторые говорят: "Хорошо. Вот как мы узнаем, что Иисус с этим не покончил. Если Он подтвердил это в Новом Завете, значит, это действует. Если Он этого в Новом Завете не подтвердил, значит, с этим покончено." Откуда взялась такая теология?

Есть много того, о чем Иешуа не сказал в Новом Завете. Но откуда нам знать, что Он вообще об этом не говорил? Ведь Библия говорит, что если бы писать подробно обо всем, что Он говорил и делал, то написанных томов не вместили бы никакие библиотеки.

Иногда меня просто поражает невежество людей, как и то, насколько я сам был когда-то невежествен. Это заставляет меня еще больше сосредотачиваться на том, что должно сказать Писание. Я знаю людей, которые просто потрясающе глубоко изучают Библию, но даже их слова я не принимаю на веру. Я слушаю то, что они говорят, и сам исследую это. Если я могу сделать тот же вывод, что и они, тогда мы приходим к согласию. Если нет, то и согласия нет.

Это вовсе не означает, что я не люблю их или не общаюсь с ними, совсем наоборот. Я просто в чем-то не согласен с ними. И не только потому, что я не пришел к такому же выводу, как они. Мои глаза не были открыты так, чтобы увидеть это. Есть некоторые вещи, которые, как я знаю, мои глаза просто не способны увидеть. Это не мой минус. Просто Отец открывает мне то, что я должен увидеть. Он не показывает мне того, что я еще не готов воспринять. Что бы мне ни говорили, я сам буду изучать и исследовать это. Разумом я могу согласиться с вами, но все равно я не могу учить этому. Потому что Он поручает мне говорить о другом, даже если я могу с вами в этом соглашаться.

Вы не можете говорить, что благодать и истина пришли в Новом Завете. Благодать и истина пришли в Ветхом Завете. Спасительная благодать существовала в Ветхом Завете. Иешуа пришел учить Писанию так, как это нужно было делать, а не так, как это делали. Он знал Писания и поэтому учил их как власть имеющий. Он не учил традициям людей, из-за чего и подвергался нападкам.

Размышляя об этом, мы приходим к следующему выводу:

Принцип "первого упоминания" можно применять при изучении разных тем, но при этом всегда следует помнить о его ограничениях. Его значение не следует преувеличивать. Нужно осознавать его реальные возможности.

При изучении стиха никогда нельзя применять только принцип "первого упоминания", поскольку его одного недостаточно для полноценного толкования. Этот принцип следует использовать в сочетании с другими.

Продвигаясь по пути изучения различных принципов, на следующем занятии мы завершим рассмотрение принципов контекста и "первого упоминания". Есть еще несколько принципов, о которых вы должны знать. Чтобы правильно читать, толковать и преподавать Писание, вы должны владеть всеми необходимыми для этого инструментами.

Когда я размышляю о профессиях, требующих высокой квалификации, то меня удивляет одна вещь. Есть профессионалы, имеющие высокую квалификацию в определенной области. И есть "мастера на все руки". Есть мастера, умеющие многое, но не обязательно имеющие документы, подтверждающие их квалификацию. Они не проходили специальное обучение, не были подмастерьями и не могут показать инспектору официального разрешения на производство тех работ, которые способны выполнить. Кто-то может работать с электричеством, но это не означает, что у него на эти работы есть лицензия.

Есть люди, умеющие работать с автомобилями, но это не значит, что у них есть необходимое оснащение, что они прошли обучение и получили соответствующее удостоверение. Я имею в виду, что, если говорить об автомеханике, у него должен быть минимальный рабочий набор инструментов. Механик понимает, что без определенных инструментов он не сможет проводить правильную диагностику и ремонт автомобилей. То же самое относится и к электрику. Они делают определенные вещи с помощью нужных инструментов, и для них это просто пара пустяков. Что касается меня, то я могу провозиться целый день с тем, на что требуется всего пятнадцать минут.

Я, возможно, не смогу этого сделать, потому что не очень соображаю в электричестве. Людей бьет током, а я просто не люблю, когда меня бьет током. Есть те, кто с этим хорошо справляется. Я видел, как они забираются на столбы, где слышно гудение тока в проводах. Они спокойно работают там, демонстрируя своим видом "Эй, тут нет ничего сложного!" Всего несколько месяцев назад мне рассказали об одном парне, который поджарился, работая с электрощитом. Он коснулся чего-то не того, и все было кончено. Он погиб.

Я говорю это, чтобы показать, что у этих работников должны быть определенные инструменты. Они понимают, что если хотят быть хорошими, знающими и высококвалифицированными специалистами в своем деле, то должны иметь надлежащие инструменты. Они должны уметь этими инструментами пользоваться. Я наблюдал, как работают гаечными и динамометрическими ключами с чувствительными деталями автомобильных двигателей. Стоит перетянуть или недотянуть что-то, как это может привести к нескольким тысячам долларов. Нужно знать, как правильно затягивать и крутить. Есть вещи, которые просто необходимо знать.

Для работы с Писанием тоже есть необходимые инструменты, как и у любого квалифицированного специалиста, работающего с автомобилями, электричеством или чем-то еще. Для того, чтобы быть квалифицированным специалистом в толковании Писания, требуются определенные инструменты. Если вы неправильно применяете или вообще не используете правильные инструменты,

то придете к неправильным выводам и результатам, и это может нанести большой ущерб.

Подумайте о людях в теологических семинариях и в деноминационных кругах. Они учат определенные вещи и приходят к определенным выводам. Мы знаем, что эти выводы не точны, но они готовы поклясться в своей правоте собственной жизнью.

Что касается Писания, то здесь важно понимать герменевтику, принципы толкования и гомилетику (ὁμιλητική, 'омилэтикэ́ — это богословская наука; учение о ведении проповеди. Звук придыхания ('), с которого начинаются это слово, не имеет аналога в русском языке, но имеется аналог в белорусском и украинском, произносится как что-то среднее между «г» и «х». При переводе на русский язык звук о произносится тремя способами: «о» [опуская придыхание], «хо» или «го». Отсюда — гомилетика, хомилетика или омилетика.

Чтобы придти к правильным выводам при толковании Писания, важно понимать все применяемые при этом принципы.

### Краткое содержание занятия 42.

### Основные положения.

- 1. Принцип "первого упоминания" это принцип, согласно которому при толковании любого стиха помогает изучение смысла первого упоминания его темы в Писании.
- 2. Принцип "первого упоминания" применим к принципам, событиям, символам, персонажам, местам и пророчествам.
- 3. При первом упоминании пророческих тем абсолютная истина представлена в форме семени.
- 4. Применяемый при написании Писания литературный метод первого упоминания обусловливает использование принципа "первого упоминания" при его толковании.
- 5. Помните, что при первом упоминании принцип, как правило, представлен в виде наглядной демонстрации, а не как слово, его обозначающее.
- 6. Спасительная благодать Иехова явилась всем людям. Об этом свидетельствует то, что вся Земля не была уничтожена. Отец желает, чтобы все люди спаслись и обрели знание истины.
- 7. Первым шагом при применении принципа "первого упоминания" является точное определение места первого упоминания".
- 8. Никогда не ссылайтесь на первое упоминание слова в Библии. Пытайтесь определить, не был ли исследуемый принцип наглядно продемонстрирован еще до первого появления слова, его обозначающего.
- 9. Нельзя использовать никакое последующее упоминание фразы или принципа для опровержения или противопоставления их смыслу при первом упоминании.
- 10. Принцип "первого упоминания" можно применять при изучении разных тем, но при этом всегда следует помнить о его ограничениях. Его значение не следует преувеличивать. Нужно сознавать его реальные возможности.
- 11. При изучении стиха никогда нельзя применять только принцип "первого упоминания", поскольку его одного недостаточно для полноценного толкования. Этот принцип следует использовать в сочетании с другими.

### Упражнения для повторения.

2.Перечислите шаги при практическом применении принципа "первого упоминания".

E\_\_\_\_\_

3.Исследуя греческое слово в Новом Завете, вы можете столкнуться с проблемами при обращении к Ветхому Завету, написанному на иврите, поскольку могут быть различия или нюансы в значении слов. Используя онлайн-ссылки, такие, как *blueletterbible.org* или Конкорданцию Стронга, проследите слово "ад (преисподняя)" в Ветхом и Новом Заветах, обращая внимание на различия в значении одного и того же слова. Посмотрите стихи, в которых о нем говорится.

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

(1 = Я не согласен 10 = Я полностью согласен)
Цели:
1. Я умею объяснять, какое отношение имеет принцип "первого упоминания" к библейским персонажам, местам и пророчествам.
1. О 2. О 3. О 4. О 5. О 6. О 7. О 8. О 9. О 10. О
2. Я умею объяснять, как наши отношения с Иехова и способность слышать Его голос помогают нам толковать неясные отрывки Писания с помощью текстов, смысл которых ясен.
1. О 2. О 3. О 4. О 5. О 6. О 7. О 8. О 9. О 10. О

# Мои записи. Чему я научился на этом занятии:



### Подготовка учеников. Занятие 43.

# Принципы толкования — принцип "первого упоминания" (часть 3)

Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- -Объяснять суть принципа "первого упоминания" для толкования Писания.
- -Обосновывать необходимость сбалансированного подхода при использовании принципа "первого упоминания".

Задача нашего обучения не в том, чтобы подготовить из вас хороших членов "Дома Израиля". Наша цель — подготовить вас к пришествию Мессии. Лично я верю в истинность Библии, а значит, я знаю, что Иешуа грядет. Я не знаю дня Его пришествия. Я не собираюсь даже пытаться предсказать его. Я не знаю ни времени, ни часа Его появления. И, конечно же, я не знаю дня, когда мы услышим возвещение о Его приходе.

Я знаю, что люди склонны домысливать некоторые вещи. Они так видят, и вполне вероятно, что Иешуа сойдет с неба при гласе Архангела в *Праздник труб*. Я думаю, что это весьма вероятно. Однако мы видим, что во время прошедших по Восточному побережью ураганов погибло оченьочень много людей. Для них этот день и этот час уже настал. Мы не знаем ни дня, ни часа, когда испустим последний вздох. Но важно, чтобы при последнем вздохе мы в любое время были готовы к встрече с Ним.

Мы готовим людей к встрече с Ним. Мы вооружаем людей, чтобы они были готовы предстать пред Ним и отчитаться за свою жизнь. Вот для чего все это нужно. Речь идет о том, чтобы донести истинное Евангелие Иешуа до народов мира, чтобы люди услышали слова: "хорошо сделано, добрый и верный слуга", а не "отойдите от меня, делающие беззаконие". Мы здесь, чтобы снабдить вас. Это наша миссия, наше видение. Мы хотим, чтобы вы помогли нам донести цель этой миссии и это видение всему миру.

Мы переходим к третьему занятию по теме "принцип "первого упоминания" в рамках темы "принципы толкования". На прошлом уроке мы начали рассматривать некоторые способы практического применения принципа "первого упоминания". Мы отметили, что принцип "первого упоминания" гласит, что толкованию любого стиха помогает изучение значения первого упоминания его темы в Писании.

Мы также отметили, что, как правило, **смысл, который имеют фраза или принцип при первом упоминании, сохраняется за ними на протяжении всего Писания.** Это основа принципа "первого упоминания". Смысл первого упоминания обычно согласуется со всеми последующими упоминаниями в Библии. При этом мы говорили, что принцип "первого упоминания" применим к принципам, событиям, символам, персонажам, местам и пророчествам.

Мы отмечали, что при первом упоминании какого-то принципа он представлен скорее как наглядная демонстрация, нежели как обозначающее его слово. Иными словами, вы можете не увидеть само слово "благодать", но увидите наглядную демонстрацию ее проявления. Мы не должны путать наглядную демонстрацию принципа и само его название. Потому что принцип "первого упоминания" применяется к первой наглядной демонстрации. Если при первой наглядной демонстрации используется слово (название), это одно. Но мы можем видеть наглядную демонстрацию действия благодати, как мы разбирали в том примере из книги *Бытие* (мы видели там проявление благодати), и при этом не увидеть там самого слова "благодать".

Говоря о первом упоминании принципа, мы имеем в виду не первое упоминание обозначающего этот принцип слова. Мы имеем в виду первую наглядную демонстрацию этого принципа.

### Жертва умилостивления.

В Новом Завете в послании к Римлянам введен термин, который имеет очень важное значение для верующих в Мессию. Однако смысл его был взят из сути Дня искупления (Йом Кипур), хотя само это событие произошло в Эдемском саду.

Нигде в Ветхом Завете вы не найдете самого этого термина "жертва умилостивления". Вы встретите его в Каноне Нового Завета, где он впервые упоминается в послании к Римлянам. В Каноне Нового Завета этот термин используется трижды. И каждое употребление слова "умилостивление" является переводом разных греческих слов.

Что интересно, при третьем его упоминании вы увидите, что все три слова связаны со словом "грехи".

(**Римлянам 3:24-25**) "Получая оправдание даром, по благодати Его, искуплением во Мессии Иешуа, Которого Бог предложил в жертву умилостивления (hilasterion) в Крови Его через веру, для показания правды Его в прошении грехов, соделанных прежде..."

Здесь мы видим греческое слово *hilasterion*, которое переведено как "жертва умилостивления".

**G2435** hilasterion (хиластерион, hi-las-tay-ree-on) производное от **G2433**. Буквально означает искупительная жертва или (как частный случай) крышка Ковчега Завета (в храме): седалище милосердия, очистилище. Мы видим значение "седалище милосердия". Это слово происходит от "престола милосердия", но мы знаем, что "престол милосердия" не так уж часто упоминается в Евангелиях.

(1 Иоанна 2:2) "Он есть умилостивление (hilasmos) за грехи наши, и не только за наши, но и за грехи всего мира."

(1 Иоанна 4:10) "В том любовь, что не мы возлюбили Бога, но Он возлюбил нас и послал Сына Своего в умилостивление (hilasmos) за грехи наши."

Разбирая это слово, мы приходим к выводу:

**G2433** *hilaskomai* (хиласкомай, hil-as-kom-mi): отпускать грехи, или быть милостивым; быть милосердным, примирять.

**G2434** *hilasmos* (хиласмос, hil-as-mos): искупление, умилостивление, (в нашем случае) искупитель — искупительная жертва.

Итак, у нас есть три слова. Во-первых, это слово *hilasterion*, означающее "искупительная жертва" или "седалище милосердия". Затем есть *hilasmos*, "искупать за грех, искупление". Павел говорил именно о том, что Иисус был жертвой умилостивления. Он говорил о том, что Иешуа искупил наши грехи.

Итак, знает ли еврейский народ что-нибудь об искуплении? Веками, десятилетиями, тысячелетиями День Искупления (Йом Кипур) был неотъемлемой частью еврейской культуры как один из Осенних Праздников. Есть Праздник Труб, Йом Кипур, а затем праздник Кущей или Суккот. Эти праздники регулярно отмечались, о них рассказывалось. Они отмечались со времени исхода израильтян из Египта (и особенно после прихода в Землю Обетованную). И здесь мы видим слово "умилостивление, жертва умилостивления".

Слова "умилостивление" (propitation) связано со словами "искупление" (Кірриг) и "очищение, искупление" (Atonement). Йом Кипур — это День Искупления (Также в русском языке варианты перевода: День очищения, Судный день - прим. перев.).

 $\mathbf{H3725}$  kippur (בירופכ, kip-poor, кипур), производное от  $\mathbf{H3722}$  - умилостивление, очищение (только во мн. числе) - искупление.

**H3722** *kaphar* (**рад.**, kaw-far, кфар ); корень слова; покрывать (в частности, смолой, осмаливать); в переносном смысле — умилостивлять или примирять, успокаивать или прекращать, отменять, задабривать, совершать искупление, очищать, аннулировать, прощать, быть милосердным, усмирять, извинять, вычищать, снимать, откладывать, мирить, добиваться примирения.

В греческом языке слово, аналогичное слову "кипур", имеет значение "искупать, предложить компенсацию". Истинная тема приведенных выше стихов — оправдание благодатью через веру в кровь Иешуа. Когда люди говорят об оправдании, они имеют в виду искупление. Искупление означает, что мы оправданы. Как? Кровью Иешуа. Что сделала кровь Иешуа? Кровь Иешуа — Он стал Агнцем Божьим, который забирает грехи мира. Он был первосвященником, который принес Себя в жертву, собственной кровью окропил Небесный престол благодати и раз и навсегда искупил наши грехи, упразднив необходимость пролития крови быков, баранов и козлов.

Говоря об умилостивлении, Павел утверждает, что Иешуа Своей Кровью принес искупительную жертву за грехи людей. Вот в чем основное значение слов Павла.

Если человек не имеет понятия об искуплении (Дне Искупления, Йом Кипур), он не поймет, что именно Павел имеет в виду, говоря об умилостивлении и искуплении. Но каждый еврей точно знает, о чем тот говорит. Язычник же не имеет об этом понятия.

**Толкованию этих стихов очень помогает исследование первой демонстрации принципа.** Мы увидим, что хотя Иехова дал детям Израиля заповедь хранить и праздновать Шаббат и повелел соблюдать ее, они впоследствии поняли, что должны также ежегодно, из года в год, совершать жертвоприношения для искупления своих грехов.

Где мы видим демонстрацию этого принципа? Мы видим его наглядную демонстрацию в **Бытие 3:21** при описании грехопадения человека. Бог Иехова явил Свою благодать в исполнении смертельного приговора заместительной жертве. В этом стихе факт кровопролития вытекает из того, что Адам и Ева были одеты в кожаные одежды, которые можно было получить только после умерщвления животного. Иехова изготовил одежды из кожи. Снимать кожу с животного, предварительно не убив его, негуманно. Это не просто взять и состричь с него шерсть. Чтобы в буквальном смысле снять с него кожу, его нужно сначала умертвить.

Судя по событиям в раю, Иехова умертвил животное за грехи человека. Он взял кожу — кожаные одежды, взял кожу и мех этих животных и одел в них Адама и Еву.

Адам и Ева были оправданы по благодати через веру в кровь. Они были одеты благодаря смерти другого. Первое упоминание этого принципа — семя, воплощающее в себе всю истину учения об оправдании благодатью через веру в кровь. Бог Иехова явил Свою благодать, хотя раньше сказал, что в тот день, когда они вкусят от дерева, то непременно умрут. Однако Он не убил их. Он явил им Свое милосердие, Свою благодать. Он выказал им Свою милость.

Адам и Ева были первыми человеческими существами, за которых было убито животное. Кто-то умер за них. Сами они не умерли. Вместо них умер кто-то другой. Затем Отец взял этот принцип и включил его в Тору. Теперь животное должно умирать за грехи людей, подготавливая путь для Агнца, Который заберет грехи мира раз и навсегда.

### Сила Духа.

(Захария 4:6) "...не воинством и не силою, но Духом Моим, говорит Господь Саваоф."

Мы цитировали это, будучи христианами. Мы цитируем это как мессианские верующие. О чем здесь говорится? "...не воинством и не силою, но Духом Моим, говорит Господь Саваоф."

Одно мы знаем точно: Он говорит это определенному человеку. Кому? Зоровавелю. Это слово было дано Господом Зоровавелю как слово ободрения: полагаться не на физическую силу, но на силу Духа. Что Он говорит? Не воинством, не силою. Ты не сможешь преодолеть ни силой, ни мощью, ни крепостью своих рук. Это будет сделано Моим Духом. Можешь на это положиться.

Почему Зоровавель может полагаться на действие Духа? Потому что у него есть, на что оглянуться. На что именно? Свет на это проливает первая наглядная демонстрация действия Божьего Духа в **Бытие 1:2**.

Мы видим, что Дух движется так, как это недоступно для физических сил человека. Как именно? Иехова творит Словом. Дух Божий парит над тьмой; парит над лицом бездны. Иехова сказал: "Да  $\delta y$ деm...". Дух воплотил это в реальность.

Значение стиха *Бытие 1:2* для понимания этого принципа состоит в том, что в нем показано, что физическая реальность была создана именно силой Духа. Из Писания мы видим, что Земля была пуста. Тьма была над бездною. Святой Дух парил. Вы видите это? Иехова сказал. Дух воплотил сказанное в реальность — не силой человека, не силой рук человеческих, но Словом Иехова, которое есть Дух.

Так зачем же Зоровавелю полагаться на меньшую природную силу, когда он может полагаться на великую духовную силу, создавшую уступающую ей силу физическую? Когда Иехова говорит Зоровавелю: "Послушай, сынок, не силою. Не мощью, но Моим Духом. Все будет сделано Моим Духом."

Это говорит нам о многом. Часто мы пытаемся сделать что-то собственными усилиями. Мы силой пытаемся добиться каких-то нужных нам событий. Но Отец говорит: "Послушай, если я дал тебе Слово и если Я дал тебе видение этого, то твоя обязанность — ожидать этого. Не пытайся самостоятельно этого добиться. Не пытайся форсировать события." Однако мы становимся нетерпеливыми, потому что времена Бога — это не наши времена. Его пути — не наши пути. Мы пытаемся привести Дух Иехова в нашу реальность, чтобы Он показал то, о чем мы Его просим, и чтобы Он сделал это по нашему расписанию. Однако Иехова говорит, что это работает не так.

"Не пытайся заставить Меня действовать по твоему плану. Это ты должен действовать по Моему плану. И если будешь действовать по Моему плану, то убедишься, что он лучше твоего. Знаешь, возможно, он исполнится не тогда, когда ты хочешь, но будь терпелив. Дождись этого. Хотя его исполнение задерживается, но этот план обязательно исполнится." Именно это Иехова сказал Аввакуму. Именно это Он сказал Зоровавелю. Это произойдет не благодаря твоей силе.

Не благодаря твоей мощи. Не твоей силой, не твоей мощью, но Моим Духом.

Вот еще одна наглядная демонстрация. Я очень хочу, чтобы вы внимательно посмотрели на это, потому что сейчас будет интересный поворот:

(Луки 17:26-27) "И как было во дни Ноя, так будет и во дни Сына Человеческого: Ели, пили, женились, выходили замуж, до того дня, как вошел Ной в ковчег, и пришел потоп и погубил всех."

Мы знаем знамение Завета, которое дал Ною Иехова. Он говорит: "Просто чтобы ты знал, что Я больше никогда не сделаю этого, Я полагаю радугу Мою". Я удивляюсь, когда читаю посты христиан (особенно после сильных бурь и гроз). Они пишут: "Это Божий Завет. Это Его знамение, радуга". И это правда. Но меня так и подмывает написать на их стенах: "Погодите, но ведь это в Каноне Ветхого Завета. Это в Законе. С этим всем покончено. Как вы можете рассчитывать на знамение радуги, которое дано в Законе, и при этом отвергать сам Закон? Ведь Бог больше не делает этого, или все-таки делает? И как вы можете принимать одну часть, отвергая все остальное? "

Но здесь есть нечто более глубокое, потому что здесь Иехова говорит, что жизнь будет продолжаться как обычно. Должен вам кое-что сказать. Мы видим, что люди женились и выходили замуж. Они создавали семьи и растили детей. Они ели и пили. Жизнь продолжалась как ни в чем не бывало, до того дня, когда настал потоп и всех уничтожил.

Темой этих стихов является развращение человечества во дни Ноя, приведшее к потопу. Первое упоминание об этом событии содержится в *Бытие 6-8*.

В **Бытие** 6:1-13 показывается, что предпосылкой этого события было развращение человечества. Затем **Бытие** 7: 11-24 повествует о Божьем суде над всей Землей, когда Он наслал на нее потоп. Бог сохранил от гибели в потопе верный остаток (Ноя и его семью). Таким образом, наше понимание стихов в *Евангелие от Луки* основано на первом упоминании этого события в *Книге Бытие*. Даже в разгар этой катастрофы, этой демонстрации Божьего Суда, Бог сохранил верных. Отец всегда хранит Своих людей.

В *Евангелии от Луки* Иешуа говорит людям нечто, возвращающее их на пару тысяч лет назад. Большинство людей сегодня даже не верят, что произошедшие с Ноем события реальны. Как может любящий Бог уничтожить Землю и при этом спасти только восемь человек? Вот что они говорят. Якобы Бог не мог так поступить. Но Иешуа говорил об этом своим слушателям — и они точно знали, о чем именно идет речь. А язычники не имели об этом понятия, потому-что не были знакомы с Торой. Единственный источник, благодаря которому христиане сегодня вообще знают о знамении радуги — это Тора.

Смотрите, если вы уберете Тору из Библии (что многие и сделали), в умах многих людей радуга уже не будет знамением Завета, потому что они вообще не будут знать, о чем говорит Канон Ветхого Завета. Потому что они отвергнут его. Размышляя об этом, следует спросить себя: "Почему Иешуа говорит об этом, и почему Он проповедует этой толпе? Почему Он напоминает

им о том, что произошло за многие сотни лет до них?"

Знаете, когда современный человек говорит о суде, зачастую он использует в качестве примера случай с Содомом и Гоморрой. Иешуа же использовал для этого времена Ноя. Сегодня (особенно во время выборов) мы слышим людей, говорящих, как нам нужно голосовать, чтобы обеспечить неприкосновенность человеческой жизни. Вся эта тема однополых браков просто отвратительна.

Позвольте вам кое-что сказать. Как мы видели в *Книге Бытие*, Иешуа сказал, что были мужчины, которые брали жен. Люди женились и выходили замуж. Не все предавались блуду и прелюбодеяниям. Но дело в том, что Иешуа не использует Содом и Гоморру в данном случае в качестве примера, чтобы напомнить Своим слушателям о том, что должно произойти. Он сказал о том, что происходило во времена кого? Во дни Ноя. Так будет и во дни Сына Человеческого. Конечно, будут пороки и безнравственность. Будут люди, творящие зло, и это мерзость, но будут и те, кто будет жить своей жизнью и терпеть эту мерзость вокруг себя.

Давайте сделаем еще шаг вперед. Иешуа в своем учении указал, что человечество станет настолько нечестивым, что отраднее будет земле Содомской и Гоморрской в день суда, нежели некоторым городам Израиля. Что мы здесь видим?

Мы видим, что Иешуа приводит пример. Он говорит, что как было во дни Ноя, так будет и в тот день, когда Сын Человеческий возвратится. Этим Он сообщает, что жизнь будет продолжаться как обычно. Но современные люди всегда говорят о Содоме и Гоморре, не сравнивая свою жизнь со днями Ноя.

Мы редко слышим людей. Когда выступают политики, особенно во время выборных кампаний, они стремятся сосредоточиться на проблемах абортов и гомосексуализма. Но Иешуа говорит, что эло и порочность умножатся в огромной степени. Это не ограничится только абортами и только гомосексуализмом. Зло будет настолько велико, что это превзойдет Содом и Гоморру. Содому и Гоморре будет отраднее в день суда, нежели этому поколению.

(Матфея 10:1-6) "И призвав двенадцать учеников Своих, Он дал им власть над нечистыми духами, чтобы изгонять их и врачевать всякую болезнь и всякую немощь. Двенадцати же Апостолов имена суть сии: первый Симон, называемый Петром, и Андрей, брат его, Иаков Зеведеев и Иоанн, брат его, Филипп и Варфоломей, Фома и Матфей мытарь, Иаков Алфеев и Леввей, прозванный Фаддеем, Симон Кананит и Иуда Искариот, который и предал Его. Сих двенадцать послал Иисус и заповедал им, говоря: на путь к язычникам не ходите и в город Самарянский не входите; А идите наипаче к погибшим овцам дома Израилева;"

Видите, что Он здесь говорит? Я хочу, чтобы вы здесь кое-что увидели. Он говорит им: "не ходите на путь к язычникам и ни в один из городов Самарян, не ходите туда. Но лучше идите к заблудшим овцам дома Израилева." Так куда же Он их посылает? Он посылает их к заблудшим овцам дома Израилева. Он говорит им не ходить к язычникам и не входить ни в один из городов Самарии. Так что все города, в которые они пойдут, будут городами, где находятся потерянные

(Матфея 10:7-12) "Ходя же проповедуйте, что приблизилось Царство Небесное; Больных исцеляйте, прокаженных очищайте, мертвых воскрешайте, бесов изгоняйте; даром получили, даром давайте. Не берите с собою ни золота, ни серебра, ни меди в поясы свои, Ни сумы на дорогу, ни двух одежд, ни обуви, ни посоха. Ибо трудящийся достоин пропитания. В какой бы город или селение ни вошли вы, наведывайтесь, кто в нем достоин, и там оставайтесь, пока не выйдете; А входя в дом, приветствуйте его, говоря: "мир дому сему";

Они собирались пойти в города и селения. Собирались ли они посещать города и селения язычников? Нет. Если они хотели исполнять Его указания, то должны были идти только в те города, где жили дети дома Израилева. Они не должны были идти в города язычников. Они не должны были входить в города Самарян — ни в один из этих городов.

Очень важно, чтобы вы это увидели. Мы видим, что они идут в те города, где живут дети Израиля.

"Наведывайтесь, кто в нем достоин, и там оставайтесь, пока не выйдете;"

Они будут расспрашивать об этом в посещаемом городе, среди своих братьев. Они не пойдут в дома язычников. Они не войдут в дома самарян, потому что не посетят ни один самарянский город.

Для нас важно прочесть об этом в Библии, чтобы мы не думали, что они идут в любые города и в дома язычников (потому что они туда не шли).

Они должны были входить в дома и приветствовать их. И затем:

(**Mamфея 10:13-14**) "И если дом будет достоин, то мир ваш придет на него; если же не будет достоин, то мир ваш к вам возвратится. А если кто не примет вас и не послушает слов ваших, то, выходя из дома или из города того, отрясите прах от ног ваших;"

Они идут в землю, в города и селения Израиля. Мы знаем, что они не пойдут в города и селения язычников. Они не пойдут в города и селения самарян. Вы согласны с этим, основываясь на сказанном Иешуа?

Если бы они вошли в дома язычников, если бы они вошли в города язычников и если бы вошли в дома, города и селения самарян, то нарушили бы Его повеление. Но они этого не сделали.

(**Матфея 10:15**) "Истинно говорю вам: отраднее будет земле Содомской и Гоморрской в день суда, нежели городу (израильскому)."

Вы видите это? И чтобы вы не подумали, что я все выдумываю, Он продолжает:

(**Mamфея 10:16**) "Вот, Я посылаю вас, как овец среди волков: итак будьте мудры, как змии, и просты, как голуби."

Кто такие волки?

### Религиозные лидеры.

И люди, которые будут отдавать их в руки религиозных лидеров.

(Матфея 10:17) "Остерегайтесь же людей: ибо они будут отдавать вас в судилища и в синагогах своих будут бить вас."

Представьте, как вас тащат в здание церкви и там бьют.

Вы, вероятно, никогда раньше не читали это место так вдумчиво, но это то, что Он здесь говорит. Он говорит: "Послушайте, вас будут хватать и отдавать на суд, они будут избивать вас в своих синагогах."

Давайте продвинемся еще на шаг вперед. Иоанн Богослов сказал, что Иерусалим (Святой город) станет настолько развращенным, что духовно он будет называться Содомом и Египтом.

(Откровение 11:3-7) "И дам двум свидетелям Моим, и они будут пророчествовать тысячу двести шестьдесят дней, будучи облечены во вретище. Это суть две маслины и два светильника, стоящие пред Богом земли. И если кто захочет их обидеть, то огонь выйдет из уст их и пожрет врагов их; если кто захочет их обидеть, тому надлежит быть убиту. Они имеют власть затворить небо, чтобы не шел дождь на землю во дни пророчествования их, и имеют власть над водами - превращать их в кровь и поражать землю всякою язвою, когда только захотят. И когда кончат они свидетельство свое, зверь, выходящий из бездны, сразится с ними, и победит их, и убьет их,"

### А теперь вот это:

(Откровение 11:8) "И трупы их оставит на улице великого города, который духовно называется Содом и Египет, где и Господь наш распят."

Где был распят Иешуа? В Иерусалиме.

Иерусалим станет настолько развращенным, что духовно будет называться Содомом. Как видите, я ничего не выдумываю. Когда мы размышляем о принципе "первого упоминания", то видим, что Иешуа говорил о днях Ноя. Времена Ноя прошли, и там были не только лесбиянки, гомосексуалисты или проблемы абортов. Там были самые разные люди: мужчины, женщины, дети, были и животные. Подумайте, во дни Ноя были и маленькие симпатичные детки, ведь так? Невинные младенцы, скажете вы.

Мы обращаем внимание на тяжкие грехи, но нечестие (греховность), согласно Библии, это просто отвержение Иехова. Отвергая Тору, отвергая Заповеди, отвергая Закон, отвергая наставления (как бы вы их ни называли), отвергая заповеди Всемогущего, вы становитесь беззаконниками.

Вы сами становитесь законом для себя. Вы живете собственной жизнью так, как вам хочется, и Он не имеет к этой жизни никакого отношения.

Не так Он все это задумал. Он сотворил Землю. Он сотворил все на ней. И если мы мудры, то будем жить по Его плану, а не по нашему. Аминь?

Величайшая угроза мессианской вере — это не ислам. Смотрите, где были побеждены и убиты два свидетеля? В Священном городе. Это тот самый Священный город, где был распят Иешуа. Это то место, куда стекаются люди и куда они стремятся совершить алию. Я не против алии. Пожалуйста, не поймите меня неправильно, потому что все мы должны же где-то жить, но давайте не позволим гипнотизировать себя ерундой, которая не является библейской.

Говоря о величайшей угрозе, мы должны понимать, что христианство, являясь большой угрозой для мессианской веры, *не является* самой великой угрозой. **Величайшая угроза мессианской вере** — **иудаизм.** 

Ислам никогда не пытался убить Иешуа.

Христиане никогда не пытались убить Иешуа.

## Религиозные иудеи жаждали смерти Иешуа в те времена, и хотят, чтобы Он был мертв *сегодня*!

Они заполнят Святой город — Библия называет этот город Святым, но то, что они творят в нем, конечно же, не свято. Эти люди будут радоваться тому, что глашатаи Иешуа наконец-то умолкнут.

Причина, по которой я называю иудаизм величайшей угрозой мессианской вере заключается в том, что он представляет собой угрозы внутреннюю и внешнюю. Вы когда-нибудь слышали, чтобы в Мессианском сообществе раввины (мессианские раввины) цитировали исламских имамов? А чтобы они цитировали пасторов?

Вы не слышали этого, вероятно, потому, что слушаете не самих этих раввинов. Вы идете в синагоги, а они читают вам еврейские книги. Они цитируют раввина такого - то и раввина такогото. Они читают Талмуд, говорят о Каббале и об уровнях Торы. Они говорят о глубоко скрытых вещах, которые способны увидеть только избранные, учившиеся у самых избранных. Они постоянно пытаются выглядеть евреями, говорить как евреи, вести себя как евреи и быть евреями.

В мессианских кругах есть иудаизм, пытающийся сместить мессианскую веру так, чтобы ее нормой стал мессианский иудаизм. А что происходит потом? Появляются люди, перешедшие из христианства в мессианский иудаизм, которые теперь уже отрицают Иешуа. Они хотят обратиться в иудаизм, чтобы совершить алию в Израиль. Скажите мне, что это не угроза?

На самом деле, люди больше говорят о Торе, чем о Иешуа, а это всегда опасно. Вы попадаете туда, где говорят о текстах из Торы, о Торе; где не упоминают имя Всемогущего. Он тот самый,

Хашем, Адонай. Произносить Его имя запрещено. Здесь редко упоминается Иешуа. Молитва произносится по книге. Здесь нет силы, нет помазания, нет чудес, нет знамений. Нет никаких пророческих слов, вообще никаких пророчеств и никакой духовности; только мертвая, сухая, холодная религия и молитвы, обратившись на Восток. Так выглядит мессианский иудаизм во многих мессианских общинах. Это опасность изнутри.

Внешней опасностью является еврейское сообщество, которое жестко осуждает все, связанное с мессианством. Даже сегодня на земле Израиля преследуют мессианских верующих (последователей Мессии). Верующему в Мессию Иешуа практически невозможно совершить алию в Израиль, не солгав, не прибегнув к какой-либо форме обмана или не бросив вызов правительству, выдвигая судебные иски, которые длятся годами. Так происходит потому, что религиозные евреи уже окружили город и государство оборонительными стенами, чтобы не допускать внутрь людей, исповедующих веру в Иешуа. Они не хотят, чтобы Иешуа находился там.

Они не хотят, чтобы люди учили о Иешуа, поэтому преследуют их так же, как делали это в прошлом. Тогда они думали, что после убийства пророка (Помазанника, Машиаха) все мессианское движение закончится, но Он обманул их ожидания. Он воскрес из мертвых и помазал нас (своих глашатаев) нести истинное Евангелие. Не этот разбавленный водой мусор. Это не мессианский иудаизм, но истинное Евангелие, которое проповедовал Иешуа, Послание *покаяния*. Отвернись от своей религии. Отвернись от своего греха. Отвернись от своего беззакония, от своих традиций, от традиций старейшин, которые сделали Слово Иехова бесполезным, и обратись к Иехова. Да, призови Его имя, ибо Имя Его велико.

Во всяком месте, где запрещается использовать имя Всемогущего, говорится, что "мы не знаем Его Имени." Не похоже, что вы пытаетесь его узнать. Вот в чем дело. "Мы не знаем этого Имени." Но при этом считается нормальным упоминать это имя в молитве в священные дни. Как вы собираетесь упоминать это имя в молитве в священные Дни трепета, если вы его не знаете? Нет, Его имя запрещено.

Это религия, которая буквально закрывает рот. Она пытается остановить распространение истинного Евангелия. Изнутри истинное Евангелие, которому учил Иешуа, подменяется иудаизмом и христианством. Внешне на людей оказывается давление, чтобы не дать им принять Иешуа. Якобы, вы не должны следовать за этим Мессией, который на самом деле как раз и пришел, чтобы показать нам, как соблюдать Тору. Не какие-то религиозные священные книги, но Слово Иехова.

Может, вам кажется, что я слишком страстно говорю об этом, но я действительно так к этому отношусь. Слишком много людей отворачиваются от Мессии и переходят в иудаизм из-за того, что мессианский иудаизм практикуется внутри мессианских общин.

Вот что вы должны знать о людях, когда начинаете вводить иудаизм. Большинство из нас склонны к крайностям. Позвольте сказать вам о тех, кто приходит в мессианскую веру. Этот шаг требует большого мужества. Это требует много сил. Это требует большого упорства. Чтобы выйти из христианской церкви, оставить свою маму, своего отца, своих сестер и братьев, своих тетушек и дядюшек, своих кузенов и всех своих родственников, нужна большая храбрость. От тебя многое

потребуется, чтобы уйти от всего этого.

Чтобы прийти к вере, вам хочется узнать о ней буквально все. Хочется узнать, как делать это? А как делать то? Хочется узнать все и *сразу*. Это то, что я вижу в людях, которые переступают наш порог. "Как мне соблюдать Шаббат? Как мне соблюдать праздники? Как мне это делать правильно? Какие законы я должен соблюдать? Что я должен делать? Что я должен делать сегодня? Что я должен делать завтра? Скажите мне, что я должен делать. Что говорит Библия? Скажите мне, скажите мне, СКАЖИТЕ МНЕ!"

Как только вы придумываете что-то свое — например, вы устанавливаете правила молитвы: "вот как нужно молиться. Нужно накрываться покрывалом и молиться вот так." И люди стремятся так делать потому, что вы так сказали. И вот уже, когда наступает время молитвы: "давайте все обернемся на восток, потому что надо молиться на восток. Мы будем молиться в сторону Иерусалима." В подтверждение этого они приводят место Писания, где сказано, что Даниил молился в сторону Храма. И вы идете в синагогу и молитесь на восток. Вы идете домой и вот уже и там молитесь на восток. Вы молитесь на восток, укрывшись молитвенным покрывалом.

"Что мы должны делать?" Не успеешь оглянуться, как появляются традиции. Традиции внедряются. А поскольку мы максималисты, то доводим все до крайности. Как только в мессианское сообщество вносится иудаизм, максималист (а большинство из нас склонны к максимализму) скажет: "Эй, подождите минутку. Мы практикуем иудаизм (мессианский иудаизм) среди язычников (мессианских язычников), но что могут мессианские язычники знать о настоящем иудаизме?"

И вот вы отправляетесь в местную еврейскую синагогу. Там вы наблюдаете, как проходит еврейское богослужение. Как они молятся, совершая поклоны, как они накладывают на себя тфилин (накладывать тфилин— одна из заповедей иудаизма - прим. перев.). Как они молятся, обернувшись на восток и совершая поклоны. Они молятся по сидуру (сидур (букв. - порядок) — традиционный еврейский молитвенник - прим. перев.). Затем вы привносите это в мессианский иудаизм, добавляя столько иудаизма, что мессианский иудаизм превращается в иудаизм, практикуемый мессианскими верующими.

Вскоре иудаизма у вас становится больше, чем мессианства. Поэтому вы не можете упоминать Его имя. Поэтому вы не произносите Его имя, и Иешуа все умаляется, умаляется и умаляется. И очень скоро это уже просто Хашем, Адонай. Иешуа и Иехова постепенно исчезают из вашего поля зрения. Теперь вы проводите больше времени в иудаизме, в Торе, нежели в Евангелиях (в Брит Хадаша).

Хочу вам кое-что показать. На днях в "Earth Fare" я увидел еврея-хасида (Earth Fare — американская сеть супермаркетов по продаже натуральных органических продуктов - прим. перев.). Я понял, что он либо раввин, либо руководитель местной еврейской синагоги. И я заметил на нем сплетенные нити. Я всегда замечаю цицит, независимо от того, кто их носит (цицит/кисточкисплетенные пучки нитей со вставленной нити из голубого цвета, которые должны носить дочери и сыны Израиля на углах четырехугольной одежды. В русском переводе Книги Числа 15:37-41 указываются сыны Израиля, но в библии Короля Иакова указываются дети Израиля и ношение

цицит является повелением Бога Иехова [Книга Втор. 22:12; Числа 15:37-41]- прим. перев.) Я редко специально обращаю на них внимание — и когда я говорю "редко", я имею в виду именно "редко". В Шарлотте я видел сотни хасидов, буквально сотни. Я встречал их направляющимися в синагогу, когда шел на богослужение или возвращался домой. Я проходил мимо трех синагог. А по дороге домой я видел, как они возвращались из синагоги.

На многих из них были пододеты талит катан и цицит (талит катан - маленький талит, облачение в иудаизме, носят под одеждой в течение всего дня - прим. перев.). У детей нити цицит свисали из-под одежды. Но дело в том, что в их циците были только белые нити. Синих нитей не было, вообще ни одной.

Я остановился и спросил этого хасида. Я бы прошел мимо, но Дух Святой не давал мне покоя. Он говорил мне: "спроси его, почему его цицит, его нити все белые." Я уже знал ответ на это, но Дух как будто хотел, чтобы я указал на это именно этому еврею. Итак, я подхожу к нему, рядом с ним стоят две маленькие девочки. Я сказал: "Шалом алейхем." Он ответил: "Шалом шалом."

```
"Можно задать вам вопрос?"
```

У меня есть несколько цицитов из Израиля, и все они сделаны из белой нити — только из белой. Я взял на себя смелость вставить в один из них синюю нить. Я помню о своем царственном положении, а если ты принадлежишь к царской семье, то считаешь, что имеешь на это право. Я чувствую, что имею право на все, что есть у моего Отца. А как насчет вас?

Именно так я себя ощущаю. Не надо ненавидеть меня за то, что я считаю себя имеющим право на все, что есть у моего Отца. Разве не это сказано в Библии? Она говорит, что мы имеем доступ. Как Его сыновья и дочери, мы имеем доступ ко всему, что принадлежит нашему Отцу. Мы можем смело входить в Его тронный зал. Он владеет холмами. Ему принадлежит скот на тысяче гор. Все наши нужды уже удовлетворены. Как я, с менталитетом христианина могу думать о том, что буду жить в Небесной обители в Доме Отца и ходить по золотым улицам когда-то, и не могу думать об этом здесь и сейчас? Почему я должен ждать, когда попаду на Небеса, чтобы жить в такой обители?

Я понимаю, что вторгаюсь в зону комфорта некоторых людей. Причина, по которой я учу об истинном библейском процветании<sup>3</sup>, заключается в том, что мы должны изменить свое мышление. Мы должны понять, что все на Земле сотворено нашим Отцом. Билл Гейтс, Уоррен Баффет, Дональд Трамп и все им подобные — я знаю, что они не самые лучшие примеры, но суть в том, что Авраам был очень богатым человеком.

\_

<sup>&</sup>quot;Да, конечно."

<sup>&</sup>quot;Я заметил ваш цицит."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Смотрите это учение на www.ArthurBaileyMinistries.com/teachings/all-arthur-bailey-teachings/

Итак, я сказал этому молодому человеку: "Я заметил, что вы носите цицит." "Да."

"Почему у вас нет синих нитей, как того требует заповедь? "

"Знаете, у некоторых евреев есть синие нити, но у меня их нет. Нас учат, и мы верим этому, что улиток, из которых изготавливали синюю краску, больше нет. Поскольку мы не знаем, какой точно оттенок синего цвета должны носить, то предпочитаем вообще не носить синего, чтобы не ошибиться. Хотя некоторые евреи носят синие нити. Я заметил, что у вас они есть."

"Да, здесь есть синие нити." "Хорошо. А вы еврей?"
Вот о чем он меня спросил. Это вполне логичный вопрос.
"Нет. Я потомок Евера (Hebrew)."
"А вы ходите в синагогу?"
"Нет, я последователь Иешуа"
"А, так вы посещаете "Надежду Израиля?" "Нет, я посещаю "Дом Израиля."
"А вы соблюдаете Шаббат?"
"Да, я соблюдаю Шаббат."
"Вы соблюдаете Песах и Йом Кипур?" "Да."
"Так вы отмечете и Рождество?" "Нет."
"Вы не отмечаете Рождества?"

"Нет, я не отмечаю Рождества."

"А христианскую Пасху (Easter)?"

"Нет, я не отмечаю христианскую Пасху."

"О, вот как."

На этом наш разговор закончился. И он сказал: "Хорошо, хорошо, Барух Хашем." Я сказал: "Барух Хашем."

Уходя я замечаю, что он почесывает свою голову. Он провожает дочерей и наблюдает, как я возвращаюсь к своей машине. Все дело в том, что Отец ничего не заповедовал насчет белых цицит, но это было заповедано раввинами. Теперь люди меняют заповеди. Вот в чем суть иудаизма. Он меняет заповеди. Вот почему он опасен.

Глядя на то, что заповедал Иешуа, и что на самом деле делали люди, мы видим, что же будет

происходить во дни пришествия Сына человеческого. Затем мы переходим к *Книге Откровение*. Здесь мы видим, что Иехова теперь посылает двух Своих пророков, чтобы призвать Свой народ к **покаянию**. Но народ отказывается каяться. Зверь убивает пророков. Тела этих пророков лежат на улицах Святого города, и смотрите, что говорит Библия:

(**Откровение** 11:9) "И многие из народа и колен, и языков и племен будут смотреть на трупы их три дня с половиною и не позволят положить трупы их во гробы."

Итак, мы видим, что ислам никогда не пытался убить Иешуа. Христиане никогда не пытались убить Иешуа. Это были религиозные евреи. Они будут радоваться в Святом городе, когда Его посланники умрут, так же, как они радовались, когда убивали пророков.

Они радовались даже когда убили Машиаха (Мессию), Того, которого, как сами заявляли, ожидали, но при этом убили Его. Его повесили на древе. А теперь, когда приходят Его посланники, они радуются, когда те умирают.

(Откровение 11:10-12) "И живущие на земле будут радоваться сему и веселиться, и пошлют дары друг другу, потому что два пророка сии мучили живущих на земле. Но после трех дней с половиною вошел в них дух жизни от Бога, и они оба стали на ноги свои; и великий страх напал на тех, которые смотрели на них. И услышали они с неба громкий голос, говоривший им: взойдите сюда. И они взошли на небо на облаке; и смотрели на них враги их."

Вот что произойдет в Святом городе.

Вернемся к принципу "первого упоминания":

(**Римлянам 5:12**) "Посему, как одним человеком грех вошел в мир и грехом смерть, так и смерть перешла во всех человеков, потому что в нем все согрешили."

Тема этого стиха — вхождение греха и смерти в мир одним человеком. Этот стих является последующим упоминанием события, впервые упомянутого в *Бытие 3: 1-7*.

Эти стихи повествуют о грехопадении человека, при котором произошел первый грех, в результате чего в мир вошла смерть. Рассматривая *Бытие 2:17* мы обнаруживаем, что смерть пришла вследствие греха.

(**Бытие 2:17**) "А от дерева познания добра и зла, не ешь от него; ибо в день, в который вкусишь от него, смертию умрешь."

Одним человеком, через которого вошел грех, был Адам. Первородным грехом было вкушение плодов с древа познания добра и зла. Этот поступок обрек Адама и его семя на смерть. Таким образом, первое упоминание об этом событии в *Книге Бытие* сообщает нам исторические детали, необходимые для понимания учения, изложенного в *Послании к Римлянам*.

### Краткое содержание занятия 43.

### Основные положения.

- 1. Как правило, когда что-то упоминается впервые, оно имеет смысл, который сохраняется впоследствии во всей Библии. Это основополагающее положение принципа "первого упоминания".
- 2.Иешуа умилостивление (hilasmos) или искупление. Своей Кровью Он принес искупительную жертву за грехи, раз и навсегда устранив необходимость в пролитии крови животных.
- 3. Принцип первого упоминания гласит, что в толковании стиха очень помогает изучение первой наглядной демонстрации рассматриваемого принципа (а не первого упоминания слова, его означающего).
- 4. Радуга является знамением Безусловного Завета Иехова с человеком.
- 5.За смерть Иешуа ответственны не "евреи", а религиозные лидеры. Хотя сегодня христианство и несет угрозу мессианской вере, но самой большой угрозой для нее является иудаизм, который по-прежнему желает смерти Иешуа. На самом деле Иешуа не приветствуется в Израиле.
- 6. Молитва обернувшись лицом на восток это религиозная традиция иудаизма. Это не библейская заповедь.
- 7. Чтобы быть истинными верующими, нам не нужно одеваться как люди в иудаизме. Нам не заповедано носить кипы, тфилины, талиты и другие подобные одеяния. Те, кто их носит, следуют религиозным традициям. Однако нам заповедано носить цицит кисточки или сплетенные нити, которые должны включать синюю нить и располагаться на четырех углах нашей одежды.

### Упражнения для повторения.

| 1.Без сбалансированного подхода к толкованию Писания легко уклониться в сторону одного из принципов в ущерб другим. Как это положение относится к иудаизму, считающемуся самой большой угрозой мессианской вере? (Подсказка: Принцип "первого упоминания" при поиске значения отрывков Писания очень часто отсылает нас к Ветхому Завету.) |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2.Мы рассмотрели слова Иешуа о днях Ноя. В этом отрывке Он также приводит сравнение о днями Лота:                                                                                                                                                                                                                                          |
| (Луки 17:29-30) "Также как было и во дни Лота: ели, пили, покупали, продавали, садили, строили. Но в день, в который Лот вышел из Содома, пролился с неба дождь огненный и серный и истребил всех. Так будет и в тот день, когда Сын Человеческий явится."                                                                                 |
| В <i>Евангелии от Луки 17: 32</i> Он особо подчеркивает: "Вспоминайте жену Лота." Используя толкование о днях Ноя, прочитайте о Лоте в Содоме и дайте объяснение о днях Лота. ( <b>Помощь</b> вернитесь к <i>Луки 17: 20</i> и прочитайте весь связанный с этой темой отрывок.)                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

(1 = Я не согласен 10 = Я полностью согласен)
Цели
1.Я могу объяснить суть принципа "первого упоминания" для толкования Писания.
1. ○ 2. ○ 3. ○ 4. ○ 5. ○ 6. ○ 7. ○ 8. ○ 9. ○ 10. ○
2.Я могу обосновать необходимость сбалансированного подхода при использовании принципа "первого упоминания".
1. ○ 2. ○ 3. ○ 4. ○ 5. ○ 6. ○ 7. ○ 8. ○ 9. ○ 10. ○

# Мои записи. Чему я научился на этом занятии:



### Подготовка учеников. Занятие 44.

# Принципы толкования — Принцип "первого упоминания" (часть 4).

Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Более глубоко понять принцип "первого упоминания".

рассматривая принципы толкования, мы отметили, что принцип "первого упоминания" гласит: толкованию любого стиха помогает изучение значения первого упоминания его темы в Писании. Как правило, смысл чего-то при первом упоминании сохраняется при его последующих упоминаниях во всей Библии.

Обычно при первом упоминании принципа приводится его наглядная демонстрация, а не слово, его обозначающее. Это может сбивать с толку людей, жаждущих исследования и истинного уразумения сказанного в Писании. Потому что сам принцип может быть показан задолго до первого упоминания слова, его обозначающего. Когда-то у меня была одна из еврейско-греческих учебных Библий, слова в которой имели нумерацию Стронга. Там были номера из Конкорданции Стронга. Это был еврейско-греческий ключ к изучению Библии. Номера имели все ключевые слова. Проблема, с которой я столкнулся, заключалась в том, что ключевые слова определял сам автор.

Библия говорит, что не хлебом единым будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Иехова. Но может быть так, что слова, не показавшиеся автору ключевыми, являются ключом к пониманию смысла отрывка. Это могут быть не столько конкретные слова, сколько описание их смысла, в то время как сами эти слова впервые встречаются позже, в других отрывках или главах. Применяя принцип "первого упоминания", вы не собъетесь на поиск конкретного слова, если правильно понимаете его смысл и знаете, что первое его упоминание может быть в форме наглядной демонстрации даже без конкретного использования в данном тексте.

Говоря о первом упоминании принципа, мы не имеем в виду первое упоминание слова, этот принцип обозначающего. Мы подразумеваем первую наглядную демонстрацию этого принципа. На нескольких предыдущих занятиях мы рассмотрели подобные ситуации в нескольких областях. Сегодня я хочу пойти с вами дальше, чтобы завершить эту тему, потому что на следующем занятии

мы будем изучать принцип "сопоставления упоминаний" (comparative mention principle). Рассматривая принцип "первого упоминания", мы обратим внимание на некоторые моменты.

В Библии упоминается несколько имен сатаны. Такие, как Люцифер, дракон, змий древний, дьявол и, конечно же, сатана. Последняя книга Библии (Книга *Откровение*) рассказывает нам о том, что произойдет с сатаной.

(**Откровение 20:1-2**) "И увидел я Ангела, сходящего с неба, который имел ключ от бездны и большую цепь в руке своей. Он взял дракона, змия древнего, который есть диавол и сатана, и сковал его на тысячу лет."

Личность сатаны упоминается как "змий древний" и над ним выносится суд. Однако первое упоминание о нем мы видим в *Бытие 3:1-15*.

(**Бытие 3:1**) "Змей..."

Человек, воспринимающий прочитанное буквально, представляет себе реальное животное, скользкое и ползающее. Вот что он видит в *Книге Бытие*. Он не видит здесь дьявола.

Но в *Книге Откровение*, в последней книге Писания, Библия обращается к ситуации, описываемой в ее первой книге.

(**Бытие** 3:1) "Змей был хитрее всех зверей полевых, которых создал Господь Бог. И сказал змей жене: подлинно ли сказал Бог: не ешьте ни от какого дерева в раю?"

Здесь интересно то, что змей разговаривает с женщиной. Возможно, Адам и Ева могли общаться с животными. Мы не знаем этого. Но здесь мы видим, что между ними происходит разговор.

(**Бытие 3:2-4**) "И сказала жена змею: плоды с дерев мы можем есть, только плодов дерева, которое среди рая, сказал Бог, не ешьте их и не прикасайтесь к ним, чтобы вам не умереть. И сказал змей жене..."

Здесь интересно, что вы не видите слова "дракон". Вы не видите слова "Люцифер". Вы не понимаете слова "дьявол". Вы не видите слова "сатана". А что вы видите? Змея. Если я читаю Библию в первый раз, то что я должен себе представить? Я представляю себе змея. Вот что я вижу.

(**Бытие 3:4-6**) "И сказал змей жене: нет, не умрете; Но знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло. И увидела жена, что дерево хорошо для пищи, и что оно приятно для глаз и вожделенно, потому что дает знание; и взяла плодов его, и ела; и дала также мужу своему, и он ел."

Размышляя над этим стихом, мы понимаем, что сатана/змей разговаривает с женщиной, рядом с которой находится ее муж. В стихе это подразумевается. В нем говорится: "и взяла плодов его

и ела; и дала также мужу своему, и он ел."

(Бытие 3:7) "И открылись глаза у них обоих..."

Похоже, глаза у них открылись одновременно.

"...и узнали они, что наги, и сшили смоковные листья, и сделали себе опоясания."

Знаете, за время моего христианского служения и служения в "Hebrew Roots", где я служу сейчас, я понял, что над *Бытие 1-3* можно размышлять бесконечно. Можно посвятить многие часы, недели и месяцы только 1, 2 и 3 главам книги Бытие. И через год вы окажетесь там же, с чего начинали (в некотором смысле), за исключением того, что прочли все стихи этих глав. Здесь так много информации, что ее очень трудно всю проанализировать (а в некоторых случаях даже просто усвоить).

По этому стиху возникает логичный вопрос: "Были ли они нагими до того, как ели плоды дерева?" Это логичный вопрос. Логичный ответ заключается в том, что, когда они ели плоды дерева, они не теряли одежду, но при этом их глаза были открыты. Разве их глаза были закрыты? Разве они не видели дерево? Неужели они не видели его плодов? Разве они ели плоды с закрытыми глазами (в общепринятом понимании фразы о закрытых глазах)?

Их глаза были открыты. Что это означает? Это означает, что открылись не их физические глаза. Что-то произошло в их сознании, им открылась реальность, в которой они уже пребывали, не осознавая этого разумом. Как будто им пришло откровение.

Пришедшее к ним откровение моментально показало им, что они наги, хотя до этого они уже были постоянно обнажены. Здесь есть нечто, что мы можем не заметить.

(**Бытие 3:7b-10**) "...и сшили смоковные листья, и сделали себе опоясания. И услышали голос Господа Бога, ходящего в раю во время прохлады дня; и скрылся Адам и жена его от лица Господа Бога между деревьями рая. И воззвал Господь Бог к Адаму, и сказал ему: где ты? Он сказал: голос Твой я услышал в раю, и убоялся, потому что я наг, и скрылся."

Следующая фраза говорит мне, что разговор между мужчиной и женщиной или между женщиной и змеем не прекратился после того, как она съела плод. Вот что сказал Иехова:

(**Бытие 3:11**) "...кто сказал тебе, что ты наг?"

Бог подразумевает, что это можно узнать только, если кто-то скажет тебе об этом. Понимаете? "Кто тебе это сказал?" Итак, у дерева всего три существа. Адам ничего не говорит. Это наводит меня на мысль, что после того, как они съели плоды дерева, их разговор со змеем изменился. Это означает, что змей теперь говорит по-другому, вызывая осуждение и стыд. "Ой-ё-ёй! Посмотри, что ты наделал! Кстати, ты знаешь, что на тебе нет одежды? Бог до тебя доберется. Ты все испортил."

Явно произошло нечто, что заставило Отца спросить: "С кем ты разговаривал?"

(**Бытие 3:11-12**) "...Не ел ли ты от дерева, с которого Я запретил тебе есть? Адам сказал: жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева, и я ел."

Вы, конечно, видите, что продолжается игра в перекладывание вины друг на друга. И Бог терпеливо наблюдает за этим процессом. Как и Отец, мы хотим добраться до истины. Он уже знает ее, но проводит нас через этот процесс, чтобы мы видели что происходит. Если вы слышите, как кто-то говорит то-то и то-то, то что вы скажете в свое оправдание? Кто тебе сказал? Сказал мужчина. И вдруг этот мужчина заговорил. Кажется, он все время молчал, пока не появился Иехова. Он просто был свидетелем разговора. Но теперь ему есть, что сказать.

**(Бытие 3:12)** "Адам сказал: жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева, и я ел."

(**Бытие 3:13**) "И сказал Господь Бог жене: что ты это сделала? Жена сказала: змей обольстил меня, и я ела."

Если вдуматься, она говорит, что змей обманул ее. "Он обманул меня." "Как же он обманул тебя?" Идет разговор, смысл которого здесь неочевиден. Это не похоже на ситуацию, когда она съела плод, затем ее глаза открылись, глаза открылись у них обоих, и змей уполз назад на дерево. Он все еще остается там.

(**Бытие 3:14**) "И сказал Господь Бог змею: за то, что ты сделал это, проклят ты пред всеми скотами и пред всеми зверями полевыми; ты будешь ходить на чреве твоем, и будешь есть прах во все дни жизни твоей."

Здесь надо разобраться, потому что я еще не понял основной идеи этого до конца. "Проклят ты пред всеми скотами". Значит ли это, что змей проклят больше, чем скот? Значит, скот проклят меньше? А есть ли проклятие на скоте? Эти вопросы приходят мне на ум, побуждая проводить исследования. Конечно, я ищу ответы. Я разбираю слова. Я пытаюсь понять их. Я до сих пор до конца не понимаю, что значит: "проклят ты пред всеми скотами и пред всеми зверями полевыми."

(**Бытие 3:15**) "И вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее; оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту."

Здесь сатана предстает в виде змея, являющего коварство и обман. Одно мы видим точно: это проклятие, наложенное на змея, в образе которого явился дьявол. Позже Библия называет этого змея сатана, дьявол, дракон. Он также известен как Люцифер.

Везде, где есть сатана, есть обман. Он появляется не для того, чтобы с вами заигрывать. Он приходит не для игры в ладушки. Он приходит, чтобы уничтожить — украсть, убить и погубить. Вот почему мы не можем позволить никаким духам воздействовать на нашу жизнь. Люди, думающие, что если они пригласили Иешуа войти в свою жизнь и отдали свое сердце Богу или Иешуа, то больше они никогда-никогда не попадут под влияние дьявола, обманывают себя.

Позвольте вам сказать одну вещь. Вы ошибаетесь, если так думаете. Я не только должен умереть для себя сегодня ("Распять плоть со страстями и похотями, отвергнуть нечестие, быть мертвым для себя, жить во плоти не по своей воле, но по воли Божьей." [Римлянам 6:11-14; Титу. 2:12; 1 Петра 4:2]-прим.перев.), в этот момент, но через час мне придется умереть снова, и еще раз позже, когда я засну ночью. Некоторых из нас сатана атакует во сне. Вся прелесть в том, что наш духовный человек не спит. Наш физический человек ложится спать, но духовный человек продолжает общаться с кем-то (в зависимости от того, с кем вы дружите).

Если вы общаетесь с дьяволом, то вам будут сниться плохие сны. Вам будут сниться демонические сны. Вам будут сниться сны, в которых правит сатана. Если вы общаетесь с Отцом, мир ваших снов будет приятным. Если дьявол попытается проникнуть в ваш сон через того, с кем вы общаетесь, то ваше тело должно находиться в такой гармонии с духом, чтобы, когда он попытается установить контроль над вами, ваш духовный человек разбудил человека физического.

Это все сверхъестественные вещи, но ваш духовный человек — это активная часть вашей человеческой природы. Вопрос в том, с кем вы созвучны?

С кем я общаюсь?

С кем общается мой дух?

Человек может иметь интеллектуальное общение с кем-то или чем-то одним, а духовное — с другим.

Но не будем углубляться в духовную сферу, просто иногда использую эту тему для наглядности. Иногда приходится это делать. Когда мы засыпаем, наш духовный человек бодрствует. Наш физический человек спит. С кем общается наш дух (даже в течение дня) — вот почему так важны наши мысли. Нам очень важно контролировать свои мысли.

Мы не можем позволить своему разуму витать где угодно. Мы должны каждое мгновение осознавать, о чем мы думаем и контролировать свои мысли. Это говорит нам Библия. Она говорит, что мы должны подчинить себе и держать под контролем каждую свою мысль. Мы просто не можем позволить своему разуму блуждать повсюду.

У меня есть одна тема, которую я хочу преподавать. Она связана с духовной войной и тем, что именно эта война реально из себя представляет. Скажу вам только (в качестве рекламы), что это связано с нашими мыслительными процессами. Видите ли, некоторые люди думают, что могут размышлять о порнографии. Они думают, что могут допускать мысли на запретные темы, связанные с нарушениями Закона. Если вы позволяете своему разуму заходить туда, куда не пойдете физически, то я могу сказать вам, о чем вы будете видеть сны. Во сне будут проявляться те вещи, которые вы не подавляете в своем разуме.

Вот почему вы должны контролировать каждую мысль. Если вы не будете контролировать мысли днем, вам придется иметь с ними дело ночью.

Сатана ставит под сомнение Слово Бога, обманывает Еву, приводит человека к падению, заставляя его проявить неповиновение Божьему слову и предстать перед Божьим судом, и знаете

что? Он продолжает все эти дела. Он все еще делает это. Почему? Потому что он не был связан. Он не был брошен в огненное озеро.

Поэтому он все еще обманывает людей и целые народы. И мы должны знать, как он действует.

Вот таким образом, первое упоминание в *Книге Бытие* дает основу для полного понимания смысла стиха в *Откровении*. Сатана, дракон, древний дьявол, змей — это все один и тот же.

### Иоанн Креститель (Омовитель).

Вот еще один пример первого упоминания:

(Луки 1:17) И предъидет пред Ним в духе и силе Илии, чтобы возвратить сердца отцов детям, и непокоривым образ мыслей праведников, дабы представить Господу народ приготовленный."

Я знаю, что в этом стихе люди видят смысл: "чтобы приготовить народ к Иисусу", но позвольте кое-что вам показать. Этот стих относится к Илии. Он впервые упоминается в **З Царств 17: 1-7**, где мы видим его произносящим приговор словом Иехова.

(3 **Царств** 17:1) "И сказал Илия Фесвитянин, из жителей Галаадских, Ахаву: жив Господь, Бог Израилев, пред Которым я стою! в сии годы не будет ни росы, ни дождя, разве только по моему слову"

Очень важно, что этот пророк пророчествует и ожидает. Благодаря его отношениям со Всемогущим, Иехова поддержит его. Сейчас он не говорит: "Так говорит Господь." Илия говорит: "Послушайте меня, жители. Как жив Господь, Бог Израилев, перед которым я стою, вы, ребята, не получите ни росы, ни дождя в эти годы, пока я так не скажу." Он не сказал "по слову Господню." Он сказал: " по *моему* слову."

(3 Царств 17:2-6) "И было к нему слово Господне: Пойди отсюда, и обратись на восток, и скройся у потока Хорафа, что против Иордана. Из этого потока ты будешь пить, а воронам Я повелел кормить тебя там. И пошел он, и сделал по слову Господню; пошел и остался у потока Хорафа, что против Иордана. И вороны приносили ему хлеб и мясо по утру, и хлеб и мясо по вечеру, а из потока он пил."

Некоторых это озадачивает, потому что, как мы знаем, вороны нечисты, и все же Отец посылает пророку пищу именно с этими птицами. Почему-то кажется, что они могут съесть ее сами. Я имею в виду, что они тоже питаются этим. Но как бы то ни было, это была их работа.

(3 **Царств** 17:7) "По прошествии некоторого времени этот поток высох; ибо не было дождя на землю."

Итак мы видим, что говорит Илия. Теперь ему приходится отвечать за собственные слова. Он сказал, что дождя не будет, и дождя действительно нет. Поток, у которого он живет, пересыхает.

Конечной целью служения Илии было принесение покаяния народом Израиля. Он проповедует: "Послушайте, ребята. Вам всем лучше исправиться." Это то же послание, которое приносит Иешуа. Но обратите внимание вот на что.

Принцип "первого упоминания" помогает нам понять, как именно Иоанн Креститель должен был прийти в духе и силе Илии, призывая народ к покаянию. Но мне нужно, чтобы вы увидели здесь еще кое-что.

Пророк Малахия пророчествовал:

(**Малахия 4:5**) "Вот, Я пошлю к вам Илию пророка пред наступлением дня Господня, великого и страшного."

Рассматривая контекст *Луки 1:17*, мы видим, что Захарию, как было принято среди священников, выпало по жребию войти в Святилище и возжигать благовония. Он воскуривал благовония на жертвеннике в Храме. Это было частью его обязанностей как священника.

(Луки 1:8-11) "Однажды, когда он в порядке своей чреды служил пред Богом, по жребию, как обыкновенно было у священников, досталось ему войти в храм Господень и возжигать благовония у алтаря. А все множество народа молилось вне во время возжигания благовоний, - Тогда явился ему Ангел Господень, стоя по правую сторону жертвенника воскурения."

Итак, Захария находится внутри Храма. Он не в Святая Святых, потому что туда мог входить только первосвященник. (Жертвенник воскурения помещался перед завесой, висящей у входа в Святая святых-прим.перев.). Он возжигает благовония вне Святая Святых. Появляется Ангел Господень.

(Луки 1:12-15) "Захария, увидев его, смутился, и страх напал на него. Ангел же сказал ему: не бойся, Захария, ибо услышана молитва твоя, и жена твоя Елисавета родит тебе сына, и наречешь ему имя: Иоанн; И будет тебе радость и веселие, и многие о рождении его возрадуются; Ибо он будет велик пред Господом; не будет пить вина и сикера, и Духа Святого исполнится (не в День Пятидесятницы) еще от чрева матери своей;"

Мы изучали учение о Духе и приводили примеры нескольких людей, которые были наполнены Святым Духом. Святой Дух не приходил к ним на время, как у некоторых, но они были исполнены Святым Духом задолго до Пятидесятницы, однако в этом послании речь идет не об этом. Здесь нам показывается кое-что еще.

(Луки 1:16-17) "И многих из сынов Израилевых обратит к Господу Богу их; И предъидет пред Ним в духе и силе Илии, чтобы возвратить сердца отцов детям, и непокоривым образ мыслей праведников, дабы представить Господу Богу народ приготовленный."

Христианину хочется прочесть это как "приготовленный для Иисуса".

Нет, он готовит путь для Бога Иехова. Исходя из того, что говорит нам Иешуа, Иоанн

Креститель — это Илия, который должен был прийти.

(Матфея 11:12-15) "От дней же Иоанна Крестителя доныне Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его; Ибо все пророки и закон прорекли до Иоанна. И если хотите принять, он есть Илия, которому должно придти. Кто имеет уши слышать, да слышит!"

Итак, кто был Илией? Иоанн Креститель. О ком пророчествовал Малахия? Об Илии. Он пророчествовал об Иоанне Крестителе. Позвольте мне продвинуться еще на один шаг вперед.

Позже Иешуа говорит (Он напоминает):

(**Матфея 17:11-12**) "Иисус сказал им в ответ: правда, Илия должен придти прежде и устроить все; Но говорю вам, что Илия уже пришел, и не узнали его, и поступили с ним, как хотели; так и Сын Человеческий пострадает от них."

В отрывке из Марка, ученики Иешуа спросили Его:

(Марка 9:11-13) "И спросили Его: как же книжники говорят, что Илии надлежит придти прежде? Он сказал им в ответ: правда, Илия должен придти прежде и устроить все; и Сыну Человеческому, как написано о Нем, надлежит много пострадать и быть уничижену; Но говорю вам, что Илия пришел, и поступили с ним, как хотели, как написано о нем."

В свете этих отрывков, скажите, зачем мессианские верующие на Пасху посылают детей к двери в ожидании Илии, если он уже пришел? Кто из вас участвовал в пасхальном обеде, когда одного из детей посылали к двери? Вот бокал Илии. Они посылают ребенка посмотреть, не стоит ли Илия у дверей. И когда он не приходит, то произносят: "в следующем году в Иерусалиме". (В иудаизме, Илия (Элияху) и по сей день занимает выдающееся место среди пророков. Еврейская традиция почитает и высоко ценит пророка Илия, возможно, даже больше, чем любого другого библейского персонажа. На каждую Пасху (Песах) для него наполняют вином специальный бокал, который ставят на пасхальный стол. Во время пасхального обеда дверь дома открывают, и все встают, чтобы дать пророку Илии войти и испить из бокала. Предание гласит: пока бокал наполнен, двери открываются без страха, чтобы впустить пророка искупления в ночь ожидания Господа. Во время церемонии ставят отдельный "стул Илии" - прим. перев.).

### Традиции.

Даже те мессианские верующие, кто говорит, что верит в Иешуа, отвергают Его учение. Не на словах, но своими делами. Посылая кого-то искать того, кто уже пришел, вы тем самым не признаете факт этого прихода. Это значит, что вы продолжаете его ждать. И если вы будете следовать этой традиции, то очень скоро кто-то сумеет вас убедить, что Мессия Иешуа тоже еще не пришел.

Вот что делает традиция. Немного закваски заквашивает все тесто (из-за традиций). Когда вы практикуете эти традиции (а я говорю о единстве с людьми, которые отвергают Мессию), то этим вы тоже отвергаете Его, потому что Он есть Слово. И если Он сказал, что Илия уже пришел,

тогда почему вы ищете Илию?

"Да ладно, брат, мы просто развлекаемся. Это традиция."

Что ж, вы и ваши традиции сводите на нет действенность Слова Иехова. И одна традиция ведет к другой. Мы не хотим быть подвластными традициям людей, потому что это приводит к противостоянию Слову Иехова. Аминь.

Давайте прочтем кое-что еще.

(Захария 9:9) "Ликуй от радости, дщерь Сиона, торжествуй, дщерь Иерусалима: се, Царь твой грядет к тебе, праведный и спасающий, кроткий, сидящий на ослице и на молодом осле, сыне подъяремной."

Тема этого стиха — священная гора Сион. Первое упоминание о Сионе содержится во **2 Царств 5:6-9**. Там показано, что Сион был крепостью. Он стал городом царя Давида. Это первое упоминание. Сион — это город Давида.

(2 **Царств 5:6-7**) "И пошел царь и люди его на Иерусалим против Иевусеев, жителей той страны; но они говорили Давиду: "ты не войдешь сюда; тебя отгонят слепые и хромые", - что значило: "не войдет сюда Давид." Но Давид взял крепость Сион: это - город Давидов."

Что такое Сион? Это город Давида, гора Сион.

(2 **Царств 5:8-9**) "И сказал Давид в тот день: всякий, убивая Иевусеев, пусть поражает копьем и хромых и слепых, ненавидящих душу Давида. Посему и говорится: слепой и хромой не войдет в дом Господень. И поселился Давид в крепости, и назвал ее городом Давидовым, и обстроил кругом от Милло и внутри."

Таким образом, первое упоминание Сиона во *2 Царств* помогает нам полностью понять смысл сказанного у Захарии.

Теперь чрезвычайно важный момент. **Сион не следует путать с сионизмом.** Есть христианские сионисты, которые об этом понятия не имеют. Есть мессианские сионисты, которые примкнули к сионизму потому, что те присвоили это слово, так и потому, что не понимают принципов "первого упоминания", контекста и концепции. Нельзя превратить Сион в сионизм. Сион называется городом Давида.

Термин "сионизм" был придуман австрийцем Натаном Бирнбаумом. Он был образован от немецкого перевода "Tzion" и впервые употреблен в 1890 году в издаваемом Бирнбаумом журнале "Selbstemanzipation" (Самоэмансипация). (Еврейский писатель, публицист и философ Ахад ХаАм (Ахад Гаам, Ушер Исаевич Гинцберг, 1856 - 1927 гг.) в одной из своих речей в 1897 году так определял значение термина "самоэмансипация" с еврейской точки зрения: "это освобождение нас самих от того внутреннего рабства и духовной деградации, что выработаны в нас ассимиляцией" - прим. перев.). До 1890 года термина "сионизм" не существовало. Что такое сионизм?

Сионизм — это политическое движение, зародившееся в 1897 году. Оно поддерживало идею "национального дома", а затем государства для еврейского народа в Палестине. Это движение не имеет ничего общего с религией. Оно не имеет никакого отношения к Торе. Оно не имеет ничего общего с Библией, кроме выхваченных из нее слов. Подобное произошло с Рождеством. Берется какое-то событие, выбирается для него день и добавляется что-то из Писания. Вы берете событие, день и добавляете Писание. Затем вы приписываете все это Библии, и вот уже люди отмечают языческий праздник, считая его библейским.

То же самое произошло и с Пасхой. Католики взяли слово "Пасха" (Истер). Они убрали "Песах" и заменили его словом "Пасха" (Истер). И теперь люди празднуют Пасху вместо Песаха. Пасха заменила Песах. Вот что происходит, когда вы берете слово и придаёте ему другой смысл. (Очень важно понимать, что понятия "Истер/Пасха" и "Песах" совершенно противоположны. Песах был основан Богом Иехова для всех, кто именуется Его чадами, а Истер/Пасха была изобретена людьми для удобства. На Никейском соборе, состоявшемся в 325 году нашей эры, под руководством римского императора Константина 1 было перенесено празднование Шаббата с субботы на воскресенье и определено время празднования христианской церковью Пасхи/Истер. Были приняты правила вычисления Пасхи с учетом полнолуния, равноденствия и воскресного дня. И также были указания по запрещению празднества с иудеями. Константин объявил об единодушном решении, "что будет удобно отмечать день Пасхи/Истер в один общий день вместе с живущими в Риме." Согласно историческим фактам, римляне устраивали празднества в честь Истер/Иштер— восточной богини плодородия в первое воскресенье после дня весеннего равноденствия. Император сделал Истер "христианским" праздником для удобства и покоя Рима. Он желал видеть всю Римскую империю христианской. Очень многие считают, что Песах - это еврейский праздник, а Истер- для христиан. К сожалению, Библия говорит иначе. Бог четко указал, что это Его торжества, а мы приглашены на них. Вот почему Он говорит, что "это—Пасха Господня (Песах Бога Иехова)." [Исход 12:11] Так много людей верят, что Песах является еврейским праздником только потому, что, в основном, его отмечает еврейский народ - прим. перев.).

Люди слышат слова "Сион", "сионизм" и думают о Давиде. Они думают о Городе Давида. Они думают об Израиле. Они думают об евреях. Они думают о сионистах.

Сионизм — это не религиозное движение. Сионизм — это не духовное движение. Сионизм — это не библейское движение. Сионизм — это движение политическое. Оно ничем не отличается от партий демократов и республиканцев. Это все область политики.

Для тех из вас, кто занимается собственными исследованиями: вы обнаружите, что до Палестины рассматривали множество других мест для создания родной страны еврейского народа. (Не злитесь на меня. Я всего лишь несущий весть посланник.)

Сионистское движение объявило о воссоздании Государства Израиль в 1948 году, в соответствии с планом Организации Объединенных Наций о разделе Палестины. С тех пор сионисты сосредоточили свои усилия на развитии и защите этого государства, опираясь на различные идеологии

. Я знаю, что люди очень эмоционально относятся к этой теме. Я это знаю. При ее обсуждении они так же эмоциональны, как при разговоре о выборах президента. Они начинают обзывать друг друга, жестко отстаивая свою позицию. Они говорят о переезде в Канаду и отъезде из Соединенных Штатов. Они говорят о том, что мы "утратили" нашу нацию, и что нам нужно возродить ее, и все такое. Мне их жаль.

Мне было жаль тех проповедников, которые оказались втянутыми в политические баталии. Видите ли, это одна из причин, почему я не втягиваюсь в это. Я остался при своем мнении, говоря: "слушайте людей". Не имеет значения, кто ты, демократ или республиканец — меньшее из двух зол все равно остается злом. Неважно, кто именно попадет в Белый дом, потому что наша экономика не основана на Вашингтоне, округ Колумбия. Наша экономика основана на Царстве. Истинное библейское процветание исходит не от тех, кто находится в Белом доме или контролирует Конгресс. Нация разделена. Нация всегда была разделена с момента появления двухпартийной системы. Только сейчас соотношение сторон составляет примерно 51% к 49%, в то время как раньше разрыв между ними был больше.

Я хочу сказать, что это все политика, и сионизм тоже политика. И только. Проблема со служителями заключается вот в чем. Будучи христианским служителем, я наблюдал за всеми "политиками", которые стремились попасть в большую церковь. Они хотели, чтобы им выделили время для обращения к общине, потому что знали, что пасторы обладают влиянием на верующих. Если они смогут заполучить поддержку пастора, то тот, в свою очередь, сможет повлиять на общину. А члены общины, в свою очередь, повлияют на свои семьи. И вскоре в церкви с одной стороны окажутся республиканцы, а с другой — демократы. Ну а независимые, конечно же, будут сидеть сзади и шуметь громче всех.

Я не хочу, чтобы меня регистрировали. Даже не включайте меня ни в какие списки. Я просто хочу приходить и уходить, когда пожелаю.

Проблема в том, что когда мужчина или женщина из Божьего народа, говорящие слова Иехова, попадают в политическую круговерть, то Слово Иехова становится политическим. Если служитель — республиканец, то у некоторых верующих, сторонников демократов, возникнут проблемы с тем, что он проповедует, особенно во время выборов. Если же священник — демократ, то тогда у республиканских членов общины будут определенные проблемы с таким проповедником, особенно во время выборов.

Они начинают пропускать все мимо ушей. Проблема с вовлеченными в политику служителями заключается в том, что когда люди начинают от вас отстраняться, вы перестаете исполнять свое предназначение. Послание, которое вы проповедуете, теперь адресовано лишь части слушателей. Оно будет либо республиканским, либо демократическим. Оно не будет библейским или духовным. Оно будет основано на вашей личной позиции. Ведь теперь вы встали на чью-то сторону. Как только вы собираетесь принять чью-то сторону в политике, вы должны спросить себя: "где об этом говорится в Библии?" Разве Павел принимал чью-то сторону в политической борьбе? Разве Иешуа принимал чью-то сторону? Кто в Библии встал на чью-то сторону? Иешуа сказал: "Послушайте. Посмотрите на этих фарисеев. Остерегайтесь учений этих саддукеев и особенно опасайтесь Ирода. Остерегайтесь учений и закваски политической борьбы."

Каждый преследует собственные цели. Цель заключается в том, чтобы сделать вас сторонником либо фарисеев, либо саддукеев, либо властей (Ирода). Но мы должны быть последователями Мессии и солдатами на войне. И это война, потому что вы не можете проявлять верность одновременно лидерам этого мира и Отцу. Отец Сам разберется с лидерами этого мира. Вы можете как угодно перемешивать и искажать Писание, но эта смесь никогда не станет Библией.

Если вы позволяете политике влиять на вашу веру и религию, если огорчаетесь, когда ваш кандидат проигрывает, или радуетесь, когда он выигрывает, нанося поражению кому-то другому, это свидетельствует, что вы служите двум господам. Но это невозможно.

### Это невозможно.

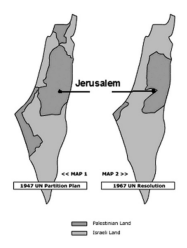
Хотя отчасти сионизм основан на мицвоте Торы, связывающих еврейский народ с библейской Землей Израиля, современное движение имеет в основном светский характер. (Мицвот - 613 предписаний и заповедей в иудаизме - прим. перев.). Все знают, что Иехова дал землю Израиля потомкам Евера. ("Hebrew people" В Библии версии КЈV употребляется слово "Hebrew(05677)", но не слово "Jew/Еврей(2453)". К сожалению, в русском языке нет аналога слову "Hebrew", что по-английски означает "потомок Евера (Eber, 1443). См. занятие 36 - прим.перев.). Он не отдавал Израиль только еврейскому народу (Jewish people). Но сионизм сделал весь Израиль-еврейским.

Нет. Если считать, что израильтянами являются только евреи, то чтобы совершить алию на землю, которую Бог дал потомкам Евера, вы теперь должны быть евреем. Из-за сионизма вы, чтобы совершить алию, должны обратиться в иудаизм. Сионизм украл идею и идентичность Израиля. Это светское, а не религиозное движение. Вот почему не было библейского, основанного на Торе, возрождения, о котором говорится во всей Библии. Не было никакого возрождения Торы, никакого духовного возрождения на земле Израиля со времени основания государства Израиль.

Сегодня оно скорее светское и становится все более и более светским без каких-либо духовных основ. Есть талмудические принципы. Но вы видите, что сионизм берет идею Сиона, города Давида и превращает это слово в движение. Поскольку движение имеет основу слова "Сион" (которое есть в Библии), то сионизм, якобы, "должен" быть библейским движением (каким на самом деле не является).

На самом деле. до 1967 года упоминаемый в Танахе Сион (Tzion, Старый город Иерусалима). даже не был в границах Израиля, хотя сама гора Сион была.

Сейчас говорят о разделении Иерусалима. Израиль как государство никогда не имел полного контроля над Иерусалимом, за исключением Шестидневной войны, когда у него был весь Иерусалим. И поскольку они не знали своей Библии (потому что это не библейское движение), они отдали самую святую часть города арабам, мусульманам. Теперь те, кто *имел* контроль над всем этим, должны получить разрешение у мусульман на посещение Храмовой горы.



<u>Надписи на карте</u>: Jerusalem — Иерусалим; Мар 1,2 - Карта 1,2; 1947 UN Partition Plan План разделения ООН от 1947 года; 1967 UN Resolution - Резолюция ООН от 1967 года; Palestinian Land - Палестинские земли; Israeli Land - Израильские земли.

Есть христиане, которые говорят: "О, вы не можете разделить Иерусалим. У Бога будут проблемы, если вы разделите Иерусалим." Ну, а кто его разделил? С кем у Него будут проблемы? Они хотят обвинить в этом Обаму, Клинтона или Буша — всех прошлых президентов, которые говорили о мире для страны. Видите, как это происходит?

Люди пишут книги, рассуждая о том, что будет, если мы разделим страну, если разделим Иерусалим, если Соединенные Штаты заставят Израиль разделить Иерусалим. Но позвольте сказать вам вот что, Иерусалим уже разделен. Израиль не контролирует Иерусалим. Читайте Библию и историю. Израиль не контролирует весь Иерусалим. Палестина, арабы, Организация освобождения Палестины — в основном они контролируют святые места, включая мечеть Аль-Акса и Купол Скалы, потому что какие-то сионисты отдали им это.

### И затем:

(Луки 1:32-33) "Он будет велик и наречется Сыном Всевышнего; и даст Ему Господь Бог престол Давида, Отца Его; И будет царствовать над домом Иакова вовеки, и Царству Его не будет конца."

Мы видим, что это относится к Иешуа. Но когда мы смотрим во *2-й Книге Царств*, то видим что тема этих стихов — пророчество о вечном престоле и царстве Давида. Первое упоминание этого пророческого потока содержится в Завете с Давидом, который записан во *2 Царств 7:12-17*.

Положения этого завета говорят, что Иехова навеки утвердит семя Давида на его престоле. Таким образом, первое упоминание этой пророческой темы помогает понять ссылку, приведенную у Луки.

(2 Царств 7:12-16) "Когда же исполнятся дни твои, и ты почиешь с отцами твоими,

то Я восставлю после тебя семя твое, которое произойдет из чресл твоих, и упрочу царство его. Он построит дом имени Моего, и Я утвержу престол царства его на веки."

Теперь Он говорит о Соломоне.

"Я буду ему отцем, и он будет Мне сыном; и если он согрешит, Я накажу его жезлом мужей и ударами сынов человеческих; Но милости Моей не отниму от него, как Я отнял от Саула, которого Я отверг пред лицем твоим. И будет непоколебим дом твой и царство твое на веки пред лицем Моим, и престол твой устоит во веки."

Сначала Иехова говорит о семени Давида (Соломоне), но затем произносит следующее:

(2 **Царств** 7:16) "И будет непоколебим дом твой и царство твое на веки пред лицем Моим, и престол твой устоит во веки."

Царство Давида выше царства Соломона. Мы говорим о Мессии, сыне Давидовом. Вот почему слепой знал, что это Мессия. Он был Тем, о Ком пророчествовали. Слепой сказал: "Иешуа, Сын Давидов." Этим он признавал Иешуа как Машиаха.

(2 Царств 7:17) "Все эти слова и все это видение Нафан пересказал Давиду."

### И вот, наконец...

(**Исаия 7:14**) "Итак Сам Господь даст вам знамение: се, Дева во чреве приимет, и родит Сына, и нарекут имя Ему: Еммануил."

Тема этого стиха - пророчество о воплощении. Первое упоминание об этом пророческом потоке возвращает нас туда, откуда мы начали: *Бытие 3:15*, где упоминается семя женщины. Это пророчество фактически подразумевает непорочное зачатие. Таким образом, первое упоминание в *Книге Бытие* помогает толковать пророчество в *Книге Исайи*.

На этом мы заканчиваем изучение принципа "первого упоминания". На следующем занятии мы перейдем к принципу сопоставления (принцип "сопоставления упоминаний"). Мы рассмотрим, как нужно сравнивать отрывки из Писания и будем сопоставлять их. Как нужно их сравнивать? Это нужно знать потому, что некоторые слова, сказанные в одном месте, затем дословно воспроизводятся в другом месте.

Интересно, что большая часть написанного Павлом, содержится в Торе. Многое из этого он цитирует дословно. Но человек, читающий Канон Нового Завета, воспринимает эти стихи как написанные самим Павлом. Итак, мы рассмотрим принцип сопоставления упоминаний.

### Краткое содержание занятия 44.

### Основные положения.

- 1. Как правило, первое упоминание принципа следует рассматривать как его наглядную демонстрацию, а не как первое упоминание обозначающего этот принцип слова.
- 2. Библия говорит, что "не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Божиих".
- 2. Сатана присутствует везде, где есть обман. Он приходит, чтобы украсть, убить и погубить.
- 3.Мы должны "держать в узде" каждую свою мысль. Нам нужно постоянно контролировать свои мысли.
- 4. Некоторые герои Ветхого Завета были исполнены Святым Духом. Святой Дух сходил не только на Шавуот, в День Пятидесятницы (в *Деяниях*, в Каноне Нового Завета).
- 5.По сути, католики взяли слово "Пасха" ("истер") и заменили им слово "Песах" в Библии. Когда люди начинают совмещать традиции с Писанием, со временем эти традиции начинают считаться "библейскими", хотя на самом деле таковыми не являются.
- 6.Сионизм "украл" идею и идентичность Израиля. Это не религиозное, а секулярное политическое движение. Термин "сионизм" был введен австрийцем Натаном Бирнбаумом. Он происходит от немецкого перевода "Tzion" и впервые употреблен в 1890 году в издаваемом Бирнбаумом журнале "Selbstemanzipation" (Самоэмансипация).
- 7. Иерусалим уже разделен. Израиль не контролирует весь Иерусалим. Те, кто контролируют Святые места, получили этот контроль потому, что его отдали им сионисты.

### Упражнения для повторения.

| 1.Современная политика находится под влиянием библейского толкования. В чем главная ошибк сионистского движения по отношению к Библии?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2.В постановке "Скрипач на крыше" рассказывается о Тевье — бедном еврейском молочника живущем в России в 1905 году. Возможно, вы знакомы с песней "Традиция!". Тевье говорит: "из-з наших традиций мы сохраняли равновесие в течение многих, многих лет. Здесь, в Анатевке, нас есть традиции для всего как есть, как спать, даже как носить одежду. Например, мы всегд покрываем голову и носим маленькое молитвенное покрывало Это показывает нашу постоянную преданность Богу. Вы спросите, как началась эта традиция? Я скажу вам. Я не знаю. Но это традиция. Из-за наших традиций каждый знает, кто он такой и чего Бог ожидает от него - традиции. Бе наших традиций наша жизнь была бы такой же шаткой, как как скрипач на крыше!" |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

(1 = Я не согласен 10 = Я полностью согласен)

Цели:

1. Я стал глубже понимать принцип "первого упоминания".

# Чему я научился на этом занятии:

Мои записи.



### Подготовка учеников. Занятие 45.

# Принципы толкования - принцип "сопоставления упоминаний" (часть 1).

### Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Определять области возможного применения принципа "сопоставления упоминаний".
- Объяснять, как работает принцип "сопоставления упоминаний" в отношении библейских принципов и событий.

**ринцип "сопоставления упоминаний".** То, чем я собираюсь поделиться с вами сегодня, будет основано на следующем определении принципа "сопоставления упоминаний":

**ОПРЕДЕЛЕНИЕ:** это принцип, согласно которому определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопоставления с другим стихом или группой стихов.

Мы сравним книги Писания. "Сопоставлять" означает свести тексты воедино, чтобы исследовать их взаимоотношение, особенно с целью установления их совпадения или расхождения, их сходных или различающихся моментов. Мы посмотрим, насколько библейские тексты согласуются друг с другом и согласуются ли они между собой вообще.

Что-то было с ними проделано. Вы убедитесь в этом, когда мы рассмотрим некоторые из них. Вы увидите, насколько легко люди вырывают текст из контекста — буквально отрывая его.

"Противопоставить" означает рассмотреть вместе тексты, которые сильно отличаются друг от друга, хотя и относятся к одной и той же категории или классу, чтобы ярче высветить различия в них. Мы будем их сравнивать и критически анализировать. Если мы научимся этому, то нас не так-то легко будет увести в сторону.

Применительно к принципу "сопоставления упоминаний" эти слова обозначают группирование текстов, посвященных определенной теме, для того, чтобы прояснить толкование каждого из них путем сопоставления или противопоставления. Поэтому этот принцип можно рассматривать

как неотъемлемую часть принципа контекста в той части, где он гласит, что Писание толкует Писание.

(1 Коринфянам 2:13) "Что и возвещаем не от человеческой мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святого, соображая духовное с духовным."

Яблоки с яблоками, а не яблоки к апельсинам. Они не сравнимы.

Сами авторы Библии в своей работе применяли литературный метод сопоставления и противопоставления. Это можно проиллюстрировать в семи основных областях, в которых использовались сопоставление и противопоставление.

 1.Принципы
 5. Места

 2. События
 6. Пророчества

 3.Символы
 7. Притчи

4.Персонажи

Мы знаем, что существуют принципы, применяя которые можно толковать тексты максимально точно. Будем ли мы совершенны в своем толковании? Это в принципе невозможно.

Когда я слышу, как люди говорят о том, что именно то или иное означает, я понимаю, что у нас есть Священные книги. У нас есть Библии, которые прошли через множество промежуточных этапов, чтобы донести до нас Слово на английском языке. На какое-то мгновение там, в прошлом, я сам принадлежал к группе людей, утверждавших что: "это непогрешимое и безошибочное Слово Божье от *Бытия* до библейских карт (*Откровения*)." Я верю, что эта Книга содержит Слово Божье, но не каждое слово в этой Книге от Него.

Я верю, что если мы будем открыты, то должны будем прийти к выводу, что в Библии есть слова, принадлежащие людям. Есть слова людей, которые не были вдохновлены или сказаны Святым Духом, и которые были переведены и включены в Книгу, называемую Библией. Даже Павел, за которым следует большая часть Христианской Церкви, сказал бы: "Это мои слова. Это не Божьи слова. Эти слова от меня."

Я знаю, что некоторые люди верят, что Павел — Бог. Они верят, что Павел умер за них. Они верят, что слова Павла имеют больший вес, чем слова Иешуа. Хотя Иешуа сказал, что Он пришел не для того, чтобы покончить с Законом, Павел сказал, что Он именно это и сделал (как они считают). Так кому ты поверишь, Павлу или Иешуа?

Рассматривая принцип "сопоставления упоминаний", мы должны поговорить о **событиях**. Мы обнаружим, что *Матфей*, *Марк* и *Лука* описывают события, которых нет у *Иоанна*. Или *Иоанн* описывает событие, о котором не пишут *Матфей*, *Марк* и *Лука*. И теперь мы должны тщательно изучить написанное *Матфеем*, *Марком*, *Лукой* и *Иоанном*, чтобы попытаться получить картину во всех аспектах и со всех точек зрения; сознавая при этом, что даже эти Евангелия не содержат полного повествования. Иешуа Сам сказал — *Евангелие* от *Иоанна* гласит, что если бы

записать все, что Иешуа делал и чему Он учил, то "и самому миру не вместить бы написанных книг." У нас есть четыре маленьких Евангелия, которые должны дать нам представление о служении Мессии, и они дают лишь частичное представление.

Павел ("великий бог", как говорят о нем некоторые люди), в частности говорит: "со всем нашим знанием мы знаем только отчасти." Не важно, насколько хорошо ты все знаешь, все, что ты знаешь, — это только часть всего.

Также есть **символы**. Изучая символы мы сможем что-то понять. Есть **персонажи и места**. Я всегда хорошо успевал по географии. В моем классе никто не любил географию. Некоторые ее просто ненавидели.

Некоторые ненавидят географию и сегодня. Я могу взять карту и проследить, как она менялась с течением времени. На этом занятии мы будем рассматривать Писание. Мы посмотрим, как все было в дни Ноя. Это пишется Н-О-Й, не Ноах, как это было в Каноне Ветхого Завета. Иногда люди, увидев что-то в Брит Хадаша (Канон Нового Завета) пытаются сравнить это с Каноном Ветхого Завета (Танах) и не могут этого там найти.

**Пророчества -** Есть пророчества, которые сегодня утратили свое значение. Есть пророчества, которые еще должны исполниться. Относительно пророчеств я могу, стоя здесь сегодня, сказать вам без всяких сомнений, что Новый Договор/Завет, который был предсказан, еще не был исполнен. Мы убедимся в этом.

**Притчи** - Иешуа говорил с людьми. Просто удивительно, как сегодня люди пытаются проповедовать по притчам Иешуа, которые не понимали даже Его современники. Как вы собираетесь проповедовать притчу? Это рассказ, но есть люди, которые сегодня проповедуют притчи.

Есть те, кто считает, что может толковать те видения пророков, которые не могли растолковать даже сами эти пророки.

Одна из причин, по которой я это делаю, заключается в том, что есть настолько взбалмошные люди, что меня из друзей то удаляют, то восстанавливают, снова удаляют и снова восстанавливают, и снова удаляют. У меня на Фейсбук сейчас так много друзей, что вы больше не сможете меня восстановить. Были люди, которые отказались от подписки на меня. Одна из особенностей нашей системы заключается в том, что после отмены подписки вы больше не сможете подписаться с этого адреса электронной почты. Вы отключаетесь навсегда. 1

Некоторые люди злятся из-за того, что я говорю. "С меня хватит. На этот раз он зашел слишком далеко." Они нажимают на ссылку "отписаться". Затем Святой Дух говорит: "Знаешь, я не знаю, почему ты злишься на Бейли. Он говорит то, что говорю ему Я. Вот оно. Почему бы тебе не выйти за рамки своего религиозного мышления и не открыть уши, чтобы слышать?" Потом они раскаиваются и возвращаются, но теперь им приходится менять свое имя в сети.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Не я установил эти правила.

### Принципы.

Библейские авторы использовали сопоставление и противопоставление наряду с целым рядом других принципов. Во Второзаконии 28, мы видим противопоставление благословений в случае послушания проклятиям при непослушании:

(Второзаконие 28:1-6) "Если ты, когда перейдете за Иордан, будешь слушать гласа Господа, Бога твоего, тщательно исполнять все заповеди Его, которые заповедую тебе сегодня: то Господь, Бог твой, поставит тебя выше всех народов земли. И придут на тебя все благословения сии, и исполнятся на тебе, если будешь слушать гласа Господа, Бога твоего. Благословен ты в городе, и благословен на поле. Благословен плод чрева твоего, и плод земли твоей, и плод скота твоего, и плод твоих волов, и плод овец твоих. Благословенны житницы твои и кладовые твои. Благословен ты при входе твоем и при выходе твоем."

Меня спрашивают: "Почему вы говорите о 28 благословениях *Второзакония 28*? Почему бы не поговорить и о проклятиях?" Потому, что Иешуа говорит, что мы должны благословлять, а не проклинать. Поймите, проклятия меня не интересуют. Меня интересуют благословения. Те, кто интересуется проклятиями, могут заняться ими. Но меня они не интересуют. На самом деле. Я не хочу их видеть. Я хочу суметь распознать их, если столкнусь с ними. Но я верю, что если останусь в сфере благословений и буду проповедовать благословения, то эти благословения будут притягивать людей. Они захотят жить в этих благословениях. Посмотрите на этот принцип в действии:

| Благословения                  | Проклятия                |
|--------------------------------|--------------------------|
| 1.Стихи 1-2 Послушание         | 15 Непослушание          |
| 2.Стих 3 город, поле           | 16 город, поле           |
| 3.Стих 4 плоды, земля, человек | 18 плоды, земля, человек |
| 4.Стих 5 житницы, кладовые     | 17 житницы, кладовые     |
| 5.Стих 6 вход, выход.          | 19 вход, выход           |

В стихах 1 и 2 мы видим, что все эти благословения снизойдут на вас, если вы будете тщательно исполнять все заповеди, которые Он дает вам сегодня. Вот ключ. Стих 15 — противоположный этому. Если вы не будете тщательно исполнять заповеди, которые Он дает вам сегодня, то придут все эти проклятия.12

(Второзаконие 28:3) "Благословен ты в городе, и благословен на поле."

(Второзаконие 28:16) "Проклят ты будешь в городе, и проклят будешь на поле."

106

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. The 28 Blessings of Deuteronomy 28,(28 благословений Второзакония 28) на <u>ArthurBaileyMinistries.com</u>.

Я не знаю как вы, но я когда-то участвовал в служении, где вставали и провозглашали:

"Повторяйте эти слова: Пророчествуйте на восток, пророчествуйте на запад, на север, на юг. Говорите себе в зеркале. Ты голова, а не хвост. Ты на высоте, а не внизу. Ты благословен в городе и благословен в поле."

Здесь мы провозглашаем и призываем эти благословения в нашу жизнь. В то же время мы отвергаем обязательное условие для получения благословения, когда нам говорят, что не нужно больше беспокоиться о Законе. Вот чему меня учили. И я так учил. Вот чему учит Церковь. Все известные мне церкви, за исключением некоторых, учат, что заповеди исполнять не нужно.

Я раньше слушал Христианское радио (но я уже устал от христианского радио!). Время от времени, я рассчитываю, что смогу добраться из пункта А в пункт Б. Моя жена поехала по делам на моей машине. Иногда она пользуется ею. Она оставила радио включенным. Я сел, повернул ключ зажигания и радио заработало.

Обычно я не слушаю музыку в машине. Единственное, что иногда раздается из динамиков, это: "Поверните налево..." Только это. Это навигатор говорит мне повернуть налево. Это единственный голос, который я слышу помимо Святого Духа.

Итак, я невольно слушаю радио, и там говорят: "О, Божьи благословения." Я радуюсь. "Это Кровь Иисуса. Он заплатил за все. Теперь все это не имеет значения. Все, что вы сделали и все, что собираетесь сделать, покрыто Кровью. Вам не нужно беспокоиться. Иисус заплатил за все, и теперь все обетования Авраама ваши."

Это правда. Безусловно, это верно. Но проблема в том, что благословения Авраама предназначены для детей послушания.

"Чему мы подчиняемся?"

"Мы просто повинуемся Иисусу! Просто повинуйся Господу!"

"Хорошо, но откуда мне знать, что я повинуюсь Ему?"

Вот в чем проблема. Откуда мне знать, что я Ему подчиняюсь? Я знаю это, потому что Иешуа пришел призвать нас вернуться к Его Слову, Его заповедям и Его Закону. Мы должны отойти от религии, и здесь есть одно условие. Есть благословения за послушание и проклятия за непослушание. Если вы повинуетесь, то будете благословлены в городе. Будете благословлены на поле. Если же не повинуетесь, то будете прокляты в городе и на поле.

**Сопоставление** - Согласно принципу "сопоставления упоминаний", мы сравниваем яблоки с яблоками.

Конкретно в этих стихах мы сопоставляем благословения с проклятиями.

(Второзаконие 28:4) "Благословен плод чрева твоего, и плод земли твоей, и плод скота твоего, и плод твоих волов, и плод овец твоих."

(Второзаконие 28:18) "Проклят будет плод чрева твоего и плод земли твоей, плод твоих волов и плод овец твоих."

Здесь мы видим плоды, землю и человека. Поймите одну вещь. Когда Библия говорит о плоде вашего тела, вы понимаете, что речь идет не о плоде Святого Духа. Она говорит не об этом. Это говорит о том, что вы будете плодовиты. А когда вы плодовиты, вы размножаетесь. Это благословение. Это результат послушания.

Если подумать, то дело вот в чем. Я стараюсь ничего не оставлять на волю случая. Это мой принцип. Я знаю, что когда был частью церкви, то делал то, что мне говорили. Я делал то, что было сказано. Я сеял. Я платил десятину. Я жертвовал. Я служил. Я делал все, что мне говорили. И делал это без колебаний. Но я также знаю, что происходило много разных других вещей. Будучи харизматом и пятидесятником я как фанатичный проповедник христианства, считал, что даже у колес моего автомобиля не может быть проколов. И если спустило колесо, значит, это какое-то вмешательство дьявола.

Если ломается стиральная машина, значит, в моем доме дьявол. И вот уже я изгоняю демонов из стиральной машины. (Я знаю, что я не один такой!) "Ты, дьявол стиральной машины, убирайся вон!" Я возлагаю руки на сушилку, на печь. Я возложил руки почти на все бытовые приборы в моем доме. Если сейчас зайдете в мой дом, то увидите пятна ладана на дверях, на окнах, внутри и снаружи. Я помазал свой дом и помажу его снова.<sup>3</sup>

Это фанатизм, и я думаю, что нам нужно быть фанатиками.

Это не значит, что мы должны сойти с ума и начать пугать людей, но мы ведь говорим о радикальном исламе. Хочу кое-что вам сказать. Требуется сильная вера, чтобы заставить человека привязать к себе бомбу и взорвать ее. Хотел бы я, чтобы у нас были фанатичные христиане, фанатичные верующие в Мессию. Не для того, чтобы взрывать на себе бомбы. Вы сами по себе бомбы, куда бы вы ни пошли. Вы должны вызывать взрывной интерес. Куда бы вы ни пошли, вы должны исправлять все неправильное.

Я хочу жить именно так. Я видел, как это происходило. Я рассказывал своей жене, что когда прихожу куда-то, меня часто спрашивают: "Вы знамениты?" Не думаю, что я знаменит, но бывает в вас нечто, что при виде вас люди обращают на вас внимание: "В вас что-то есть. Не знаю, что именно, но определенно что-то есть."

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Может, я и чрезмерно увлекся, но в мой дом никто никогда не вламывался. Никто ничего не брал. Я помазал ладаном весь дом. В Мичигане кто-то украл наш велосипед, но через неделю его вернули, потому что я потребовал вернуть его.

На разных аренах и во многих местах многие подходили ко мне, говоря: "Глядя на вас, мне кажется, что я вижу свет. Такое сияние." Там, где ты находишься, должно быть помазание. Я вспоминаю Петра. Вы должны понимать, что некоторых будете пугать. Но мы не пугаем людей, верно?

Ты делаешь свое дело. Пусть другие делают свои дела. Но когда что-то делает Иехова, мы должны научиться прославлять Его.

Мы должны начать задавать вопросы. Сегодня утром я пошел в одно место и опоздал на 45 минут. Парковка была заполнена. Люди парковались повсюду на газонах. Я говорил вам, что, когда куда-то еду, то ожидаю, что у меня будет место для парковки прямо у входа. Вы не поверите, но именно такое место ожидало меня там! Я вошел и там остались только стоячие места. Знаете что? Они попросили кого-то встать, чтобы я мог сесть! И эти люди даже не знали меня.

Затем, пока я сидел там, джентльмен, который вел это собрание, должен был попросить кого-то освободить место для меня в первом ряду. Я сказал бы, что сам не просил об этом, но на самом деле я попросил. Куда бы я ни пошел, я ожидаю там покровительства Иехова, особенно теперь, когда живу в послушании Его заповедям. Это для меня и для вас. Не имеет значения, в чем вы нуждаетесь. Знаете, когда я пришел в мессианство, я как-то потерялся, немного утратил свой фанатизм, потому что погрузился в Тору. Знаете, вы должны держаться Торы и все такое. Но позвольте вам кое-что сказать. Можно жить по Торе и по-прежнему оставаться горячим последователем Мессии. Некоторым из нас нужно стать немного погорячее.

Просто не пугайте людей слишком сильно. Аллилуйя.

Мы рассматриваем принцип "сопоставления упоминаний" и говорим о разнице между благословениями и проклятиями.

(Второзаконие 28:5) "Благословлены житницы твои и кладовые твои"

(Второзаконие 28:17) "Прокляты будут житницы твои и кладовые твои."

Если живешь в послушании, твои житницы будут заполнены. Твои кладовые будут заполнены. Если же не будешь повиноваться, то пойдешь к своим кладовым, и они будут пустыми. Посмотришь свои житницы и ничего там не увидишь. Это сопоставление благословения послушания с проклятием неповиновения, которые относятся к одной категории понятий.

Если живешь в послушании, то у тебя будут эти благословения. Если нет, вместо благословений придет их противоположность.

(**Второзаконие 28:6**) "Благословен ты при входе твоем, и благословен ты при выходе твоем."

(**Второзаконие 28:19**) "Проклят ты будешь при входе твоем и проклят при выходе твоем."

Это обетования. Это обетования, и они не только для Авраама. Это обетования для детей Иехова, для тех, кто призывает имя Иехова. Но позвольте вам кое-что сказать. Если вы призываете имя Иехова, то значит в вашем сердце есть Его Слово, а Его Слово — это Его Тора, Его Закон, Его заповеди. Как мы вообще можем жить в Царстве Отца и не повиноваться Его повелениям? И все же мы многие годы попадались на эту ложь. Мы сидели в Христианских церквях и вытряхивали свои кошельки. Мы очищали свои кошельки. Мы выписывали чеки, по которым иногда не могли даже оплатить собственные счета, потому что отдавали деньги церкви. Мы стояли в очереди, чтобы поддержать то, или поддержать это. Мы ожидали, что Отец благословит нас, потому что проповедник сказал: "Вам не нужно соблюдать эти заповеди, но если вы отдадите нам все свои деньги, то Бог благословит вас с избытком."

Мы отдали деньги. Теперь мы оставили те места, где проливали свой пот. Мы оставили места, в которые вкладывали энергию и наши деньги. Мы живем по Торе, и теперь те же самые люди, с которыми мы не могли получить благословение, говорят, что мы ходим под проклятием. Знаете, под проклятием я находился, когда был с вами.

Теперь я живу, повинуясь заповедям Всевышнего. Я живу в ожидании. Думаю, что соблюдающие Тору люди должны понять одну вещь: у нас должны быть ожидания. Это Его слова. Если это Его слова, то я им верю. Это как если бы я пришел на работу и босс сказал: "Если ты сделаешь эту работу для меня, я заплачу тебе эту сумму." Я иду и делаю работу, а затем жду оплату за нее. Но мне говорят: "Я солгал." Но Иехова не лжец. Он говорит, что ненавидит неправильные меры и весы.

Когда Он говорит, то, как гласит Библия, Он следит за Своим словом, чтобы оно исполнилось. Его Слово не вернется к Нему тщетным. Другими словами, оно должно исполнить то, для чего было послано. Значит, если я верю, что это Его Слово, если я буду жить в послушании Его Слову и Его заповедям, то я должен ожидать всех этих благословений, а не только некоторых из них.

Это означает, что я должен повысить уровень своих ожиданий. И не только потому, что это Его Слово. Не поймите мои слова превратно, просто выслушайте меня. Есть люди, которые говорят: "Ну, так говорит Слово, поэтому просто сделайте это. Просто делайте это, ничего не ожидая в ответ." Знаете, если я буду делать это, ничего не ожидая, значит, я буду жить без веры в Слово.

Как я могу ходить на работу, не ожидая оплаты за нее? Я не доброволец. Я пришел сюда не добровольцем. Вы заставили меня заполнять разные бумаги и говорите о том, сколько денег собираетесь вычесть вы, и сколько собирается вычесть правительство, и сколько буду зарабатывать я. Это будут мои суммы до и после вычетов. В конце недели, или двух недель, или месяца (в зависимости от периодичности оплаты) я жду чек, который будет обналичен в банке. Он не окажется подделкой.

Не нужно давать мне чек с просьбой не обналичивать его до следующей недели. Нет, нет и нет. Такое соглашение не подойдет. Отец говорит, что если ты исполняешь это, то произойдет вот что. Ожидай этого.

Хочу сказать вам одну вещь, выслушайте меня, пожалуйста. Наши глаза имеют тенденцию втягивать нас в неприятности, потому что, если вы видели что-то, то это уже не вера. Вера — это

осуществление ожидаемого. Вся эта идея доказательства невидимого означает, что если у вас есть вера, то вы уже получили это невидимое даже еще до того, как оно проявилось. Поэтому, если вы чего-то не видите, то ваша реакция должна быть: "Хорошо, где это? Оно должно быть здесь." А не: "Хорошо, ну ладно, может быть, этого и не будет." НЕТ!

Вы ожидаете, что оно будет здесь, и если его нет, то: "Хорошо, Отец. Где оно? Ты сказал в Своем Слове, что если я делаю эти вещи, то это то, что..." Я не говорю о том, что сказал проповедник. Я говорю не о том, что он сказал. Я говорю о том, что сказал *Отец*, потому что я прочел Слово, гласящее, что если я повинуюсь и буду исполнять эти заповеди, то будут такие благословения. Мне следует знать заповеди, потому что как я могу исполнять заповеди, не зная их? А если я не соблюдаю их, то как я могу ожидать благословений, которые приходят через их исполнение?

Не могу сказать, что благословения придут только потому, что я исповедую это. "Ну, просто произнеси это слово, брат." Нет, ты должен это Слово *исполнять*. Ты должен *делать* то, что говорит Слово. Предварительным обязательным условием является послушание. Чтобы увидеть благословения, ты должен *повиноваться Слову*. Если я не вижу благословений, то вижу их противоположность, которая является результатом непослушания.

Люди ходят под проклятием и даже не знают, почему. Они даже не знают, почему не видят благословений. Они слушают то, что говорит проповедник, а не Слово. Иехова говорит, что "если ты исполняешь это, то все это произойдет. Я это гарантирую".

## События.

Библейские авторы использовали сопоставления и противопоставления при описании исторических событий.

(**Иоанна 3:14**) "И как Моисей вознес змию в пустыне, так должно вознесену быть Сыну Человеческому."

Темой самой первой моей проповеди была *глава 3 Евангелия от Иоанна*. Я прочел *Иоанна 3* как минимум раз пятьдесят. Я прочел и этот самый стих. Где в пустыне Моисей вознес змию? Теперь я должен был найти в пустыне змея, которого вознес Моисей.

Знаете ли вы, что люди читают этот стих и даже не обращаются к Ветхому Завету? Они не ищут, где Моисей вознес змея в пустыне, чтобы узнать обстоятельства, в которых это произошло. Они не делают этого, хотя Иоанн сопоставляет эти ситуации с Моисеем и Иешуа. Хорошо, но если так поступил Моисей и так собираются сделать, то мне нужно увидеть, что сделал Моисей и что произошло, когда Моисей это сделал. Потому что это то, чего я могу ожидать, исходя из сказанного мне. Теперь я рассматриваю то, как Моисей возносил змея в пустыне. Я вижу, что необходимость вознести змея была обусловлена тем, что люди умирали от укусов змей.

Хорошо, если они умирали от укусов змей, и Моисей вознес змея в пустыне, и все, кто смотрел на нее исцелялись, тогда это означает, что Иешуа принесет исцеление. Но тогда почему змеи кусали людей? Они исцелялись, взглянув на змею, и какой вообще во всем этом смысл?

Хорошо, они смотрят на змея, вознесенного Моисеем, потому что Моисей дал какие-то указания каким-то людям, которые своими действиями вызвали появление змей, жаливших и убивавших людей. Почему змеи появились, жалили и убивали людей?

Я не собираюсь давать вам ответ.

Вы не сможете понять этот стих без понимания того, с чем приводится здесь сравнение.

(Луки 17:26) "И как было во дни Ноя, так будет и во дни Сына Человеческого."

Что происходило во дни Ноя/Ноаха? Люди сосредотачиваются на Содоме и Гоморре, но позвольте вам кое-что сказать. Во дни Ноя были не только содомия и гомосексуализм. Были люди, жившие своей жизнью. Они женились и выходили замуж. Были люди, имевшие семьи и растившие детей. Они не жили в грубом, изощренном грехе.

Суть вот в чем. Они не слушали предостережений Ноя о том, что должно произойти. Поэтому, когда это событие наступило, они не были к нему готовы. Что Он говорит? "Будут люди, не готовые к Моему приходу. Все будет так же. Когда Я приду, люди будут делать то же самое, что они делали в те дни, когда Ной проповедовал в течение 120-и лет. Те же люди, делающие то же самое. Живущие своей жизнью, создающие семьи и растящие детей, празднующие дни рождения, юбилеи и выпускные. Рождения и похороны близких. Посещающие разные привычные мероприятия. Занимающиеся семейными делами."

Теперь у нас есть современные семьи и нетрадиционные семьи. У нас есть все, что угодно, и люди требуют к себе уважения. Мы должны любить, но в то же время у нас есть послание. Это послание может прозвучать для глухих, но одно можно сказать наверняка. Сыновья Ноя и их жены услышали его. Люди не слушали, но разве это остановило Ноя от проповедования этого послания. Ной проповедовал каждый день. Он проповедовал и проповедовал. Он строил и проповедовал, проповедовал и строил, строил и проповедовал, и строил. Я как будто вижу Ноя: "Хорошо, Боже. Я проповедовал это послание в течение ста лет, и ни один человек не прислушался к моему предупреждению."

"Хорошо, Боже. Я проповедую это послание уже 110 лет."

"Хорошо, Боже. Я проповедую это послание уже 115 лет." Все еще ищу хоть одного новообращенного. Ни одна душа не была спасена. Иешуа сказал, что так будет в тот день, когда Он придет.

### Символы.

Сопоставление и противопоставление используются и при работе с символическими текстами. В *Послании к Евреям 8:2-12* мы видим противопоставление земной и небесной скиний. В нашем помещении есть разная мебель. У нас есть стол хлебов предложения. Есть алтарь благовоний. Есть менора. Это предметы обстановки, которые находились внутри земной скинии. За завесой там было Святое Святых, где находился Ковчег Завета и где каждый год священник совершал окропление кровью агнца во искупление грехов мира.

Иехова проводил детей Израиля через этот ритуал много лет, десятилетиями, столетиями и тысячелетиями. И несмотря на все это, когда пришел Мессия, они Его убили. Почему? Потому что Он проповедовал послание, противоречившее их религии. Сегодня есть люди, проповедующие собственную религию, отвергая при этом истинное послание, которое мы пытаемся донести до народов мира, точно так же, как Ной принял это послание и проповедовал его всему сущему.

Вот почему я очень ценю эти слова Павла: "Послушай. Один сажает, другой поливает. Но взращивает Бог." Итак, тот, кто сажает — ничто, и тот, кто поливает — ничто, но Иехова — все. Мы хотим увидеть результаты. Ты заходишь в здание и не видишь там 20-30-40 человек. Ты видишь, что там больше пустых стульев, чем занятых, и спрашиваешь: "А где же все?" Что ты подразумеваешь этим вопросом? Почему ты спрашиваешь меня о тех, кого здесь нет? Я здесь. Ты здесь. Нас уже двое. А там, где двое или трое... Все, что нам нужно — это еще один человек. Хотя на самом деле. этот человек нам даже не нужен, потому что достаточно и двоих.

Но люди думают по-другому. Почему? Почему вы задаетесь этим вопросом? "А где же все?"

Это основано на идее, что там, где присутствует истина, должно быть много людей. Но есть такие места, где, как мы знаем, истина не провозглашается, но где при этом присутствует очень, очень много людей. Возьмите Ноя. Вот мой пример этого.

Взять человека, у которого по христианским меркам должна была быть мегацерковь —Павла. У Павла должна была быть просто огромная церковь. У него должно было быть 3000 - 4000 прихожан, или 20000, или 50000, но он провел последние дни, проповедуя в наемном доме. У него было домашнее служение. Он проповедовал всем, кто к нему заходил. Отец сказал ему просто проповедовать всем приходившим. Не волнуйтесь о тех, кто не придет. Просто проповедуйте приходящим. Не проповедуйте пустым стульям.

Давайте вернемся к Посланию к Евреям:

(**Евреям 8:1**) "Главное же в том, о чем говорим, есть то: мы имеем такого Первосвященника, Который воссел одесную престола на небесах;"

Интересно, что для человека, не понимающего Тору и роль и обязанности Первосвященника, будет невозможно понять первосвященство Иешуа, просто невозможно.

(**Евреям 8:2**) "И есть священнодействователь святилища и скинии истинной, которую воздвиг Господь, а не человек."

Когда я смотрю на символические изображения скинии, то понимаю, что это земная картина. Но эта земная картина дает мне представление о картине небесной. Когда я читаю закон, описывающий обязанности левитов, священников и первосвященника, то понимаю меру их ответственности и важность того, что они делали ради народа. Когда я понимаю, что никогда одновременно не было более одного первосвященника, то теперь, читая *Послание к Евреям*, могу понять, о чем именно говорит его автор — о служителях в Святилище и в истинной Скинии.

Глядя на истинную Скинию из скинии земной, я вижу Иехова, который воздвиг эту Истинную Небесную Скинию. Он дал Моисею размеры и форму земной скинии. Земная скиния была устроена по образцу Небесной. Чем больше я узнаю о земной скинии, тем лучше могу представить себе Скинию Небесную.

(**Евреям 8:3-4**) "Всякий первосвященник поставляется для приношения даров и жертв; а потому нужно было, чтобы и Сей также имел, что принесть. Если бы Он оставался на земле, то не был бы и священником; потому что здесь такие священники, которые по закону приносят дары…"

Это говорит нам, что согласно правилам земной скинии, Иешуа не мог быть священником, поскольку не происходил из левитов (колена Ааронова). А это, в свою очередь, говорит мне, что мое священство не от Аарона и не от левитов, хотя многие считают, что если ты не из колена Левиина, то не можешь служить священником.

Когда я читаю *Отвровение*, я понимаю, о чем говорит автор послания, в отличие от тех, кто считает иначе, кто не согласен с ним и не верит этому. Согласно *Псалмам*, Он священник по чину Мелхиседека, царя — священника. И здесь я вижу то, что хотя Иешуа не мог бы быть священником на Земле из-за своего происхождения, Он является священником в Небесной Скинии, по образцу которой создана скиния земная. Теперь и я могу видеть себя священником по чину Мелхиседека.

Вот такая картина. Глядя на это, люди, если они понимают устройство земной скинии, поймут и то, что мой Священник, мой Первосвященник, по примеру которого я должен строить свою жизнь, продемонстрировал мне важность самопожертвования. Он был не только священником, но и жертвой. Он был Агнцем.

Постарайтесь увидеть эту картину, потому что она духовная. Она не физическая. Иешуа умер. Он взял собственную кровь (умерший человек, берущий собственную кровь) и вознесся в Небесную Скинию. Он вошел в Святое Святых, пролил Свою кровь, вышел и сел. Теперь Он Небесный Первосвященник в Скинии, которую воздвиг Иехова. Он образец. Он такой, какими должны быть мы. Это значит, что Он умер, и мы должны умереть. Он положил свою жизнь, поэтому и мы должны положить свою жизнь. Мы понимаем, что плоть и кровь не унаследуют Царства, поэтому только через наше мертвое " я " - мы должны умереть. Мы должны представить наше тело в живую жертву. Как мне это сделать, если я не понимаю жертвоприношений? Что я за жертва? Я жертва всесожжения (и не потому, что я черный). Я поджарен. Я обожжен. Я прожарен на углях. Ничего не осталось.

Я должен взять себя, принести на алтарь, умереть, восстать с алтаря и служить.

(**Евреям 8:5**) "Которые служат образу и тени небесного, как сказано было Моисею, когда он приступал к совершению скинии: "смотри", сказано, "сделай все по образу, показанному тебе на горе.""

Не думай, что ты можешь сделать это немного лучше. Что, если я сделаю этот табурет трехногим вместо четырехногого? Что, если я построю этот алтарь немного выше, чем тот, размеры

которого мне дали? Что, если я сделаю менору на девять свечей, а не на семь?4

(**Евреям 8:6**) "Но Сей Первосвященник получил служение тем превосходнейшее, чем лучшего Он ходатай завета, который утвержден на лучших обетованиях."

Его завет был основан на лучших обетованиях. Это лучший Завет и он основан на лучших обетованиях. Что действительно уникально в этом лучшем Завете и в этих лучших обетованиях, так это то, что ваше искупление действительно больше не будет зависеть от образа жизни священника, который является человеком. У нас есть Первосвященник. Наш Первосвященник — вечный. Он пришел. Он жил безгрешной жизнью. Он столкнулся с грехом, как вы и я. Ему не нужно было искупать Себя. Если вспомнить День Искупления: прежде чем первосвященник мог искупить вину народа, он должен был искупить вину свою и своей семьи.

Иешуа не нужно было искупать свою вину. Он стал искуплением потому, что так жил. Он жил безгрешной жизнью. У Него не было греха. Он был искушен, как и мы, но был без греха. Поэтому, когда Он взял Свою Кровь, Ему не нужно было брать кровь в Святое Святых, а затем выходить и умирать, чтобы снова взять Свою Кровь в Святое Святых. Он зашел туда один раз. Первосвященник заходил дважды.

У нас есть лучший Завет, основанный на лучших обетованиях. Что я имею в виду, говоря, что у нас есть лучший Завет? Послушайте меня еще немного.

(**Евреям 8:7-8**) "Ибо, если бы первый завет был без недостатка, то не было бы нужды искать места другому. Но пророк, укоряя их, говорит: "вот, наступают дни, говорит Господь, когда Я заключу с домом Израиля и с домом Иуды новый завет,"

Знаете, в чем был недостаток того первого Завета? Его недостатком была зависимость от людей. Поэтому первосвященник должен был входить и приносить в жертву животное за себя прежде, чем приносить животное в жертву за народ. Он не мог принести в жертву себя. А Иешуа мог.

Таким образом, этот завет основан на лучших обетованиях, он верен, надежен и не зависит от человека.

До того, как дать первый завет, Он уже имел в виду Завет Новый. Кто был первым первосвященником? Аарон. Аарон был первым первосвященником. У Аарона были проблемы. У него были серьезные проблемы. Как только Моисей отвернулся, Аарон стал делать идолов под давлением народа.

И это первосвященник, который по требованию людей делает для них богов.

Люди пытались давить на Иешуа, но Он не поддавался этому даже тогда, когда Его избивали

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Мы могли бы вспомнить о лампах с девятью ветвями, которые иногда используются во время Хануки, но это не основано на Писании. Это традиция. Хануку превратили в Рождество.

до полусмерти. Он представал перед первосвященником. Он представал перед Иродом и Понтием Пилатом. Он предстал перед всеми этими людьми. Но единственным, у кого были претензии к Нему, был первосвященник.

Вы можете представить, что у одного первосвященника есть претензии к другому первосвященнику? Почему? Из-за людей. "Распни Его! Распни Его!" Крики народа: "Распни Его! Он не делает того, что мы ему говорим! Он не склоняется перед нашей религией. Убей Его!"

У нас есть Первосвященник, Который знает, как жить без традиций, которым священники, книжники, фарисеи и саддукеи пытались заставить Его подчиниться. У нас есть Совершенный Первосвященник; не человеческий первосвященник, находящийся под чьим-то покровительством и склоняющийся перед волей людей. У нас есть Тот, Кто не преклоняет колени перед людьми.

Поэтому Он говорит: "Я пришел отдать Свою жизнь. Я жертвую Своей жизнью."

(Евреям 8:8) "Вот, наступают дни, говорит Господь, когда Я заключу с домом Израиля и с домом Иуды новый завет:"

Я знаю, что это написано в Послании к Евреям, но это прямая цитата из Иеремии.

С кем заключен Новый Завет? С домом Израиля и домом Иуды. В христианском богословии происходит замена. Теперь это Его завет с "Церковью." Я хочу показать вам, как религия все переворачивает, берет, переупаковывает и продает это. Обратите внимание на то, что именно там говорится. С кем заключен завет? С домом Израиля и домом Иуды, как мы уже сказали. Но если завет заключен с домом Израиля и с домом Иуды, то как может он стать заветом с Церковью?

Такой образ мышления лежит в основе теологии замещения. Церковь позиционирует себя как сообщество верующих в Иисуса Христа и Его последователей. Они отвергают Завет, но как им теперь туда внедриться? Бог обратил свое сердце к еврейскому народу. Теперь те, кто верит в Иисуса Христа, искуплены Его кровью. Они — это "новый" Израиль. Как Новый Израиль, они присваивают себе права на обетования Завета, заключенного с домом Израиля и с домом Иуды. Бог приостановил исполнение того завета. Якобы, Он заключил Новый Завет с ними. А затем, после их восхищения, Он уже займется еврейским народом.

(**Евреям 8:9**) "Не такой завет, какой Я заключил с отцами их в то время, когда взял их за руку, чтобы вывесть их из земли Египетской; потому что они не пребыли в том завете Моем, и Я пренебрег их, говорит Господь."

Позвольте показать вам, как церковь это проделала. "Не такой завет, какой Я заключил с отцами их." Итак, Он собирается заключить Новый Завет, но она исключает идею о том, что это завет с Иудой и с Израилем. Тогда, если мы можем стать духовным Израилем, то теперь это будет завет с духовным Израилем. А знаете ли вы, что невозможно найти "духовного Израиля" в Библии? Тогда на что это вообще похоже?

Так можно утверждать и приводить этот аргумент, пока остаешься только в Каноне Нового Завета, потому что не с чем сравнивать. С Каноном Ветхого Завета? Но с ним сравнивать никак нельзя. Якобы "он только для еврейского народа."

(**Евреям 8:10**) "Вот завет, который завещаю дому Израилеву после тех дней, говорит Господь: вложу законы Мои в мысли их, и буду их Богом, а они будут Моим народом."

Теперь вы видите, что между этими двумя стихами что-то произошло. С кем заключен завет? С домом Израилевым и домом Иудиным. Теперь появляется народ, состоящий из людей двух домов, и нам говорят: "Ну, а Израиль — это Церковь." Вот чему они учат: что Израиль — это Церковь. Через Церковь к познанию Иисуса Христа приходят именно язычники. А дом Иуды — это еврейский народ. Итак, есть еврейский народ (евреи), и есть Церковь.

И вот уже дом Израиля — это Церковь. Это духовный Израиль. И если это духовный Израиль, то Бог сейчас будет спасать духовный Израиль. А затем Он займется еврейским народом. Вот что здесь происходит. Но в этом стихе Иехова вводит Иуду в Израиль. Он не вводит Израиль к Иуде. Он возвращает Иуду в Израиль. И теперь Он говорит о доме Израиля.

(**Евреям 8:10a**) "Вот завет, который завещаю дому Израилеву после тех дней..."

Хотелось бы найти на этом занятии время для разбора этой фразы "после тех дней", потому что Новый Завет будет заключен **после тех дней**. Вопрос в том, "О каких днях вы говорите?" А где же пророчество? Оно у *Иеремии*. Итак, если о времени "после тех дней" говорит *Иеремия*, то нужно обратиться к нему и посмотреть, что же такое эти "те дни", потому что Новый Завет будет заключен после тех дней.

Прошли ли уже те дни? Заключен ли уже Новый Завет? Давайте я покажу вам, что сделала церковь. Посмотрим еще раз:

(**Евреям 8:10**) "Вот завет, который завещаю дому Израилеву после тех дней, говорит Господь: вложу законы Мои в мысли их и напишу их на сердцах их, и буду их Богом, а они будут Моим народом."

Вот откуда я узнаю, что этого еще не произошло:

(**Евреям 8:11**) "И **не будет учить** каждый ближнего своего и каждый брата своего, говоря: познай Господа; потому что все, от малого до большого, будут знать Меня."

Больше не будут учить. Если бы Новый Завет свершился, я бы не делал того, что делаю. Не было бы больше Христианского телевидения. Не было бы людей, пытающихся донести Евангелие до краев Земли. Мы знаем это, потому что когда совершается Новый Завет то:

"И не будет учить каждый ближнего своего и каждый брата своего, говоря: познай

Господа; потому что все, от малого до большого, будут знать Меня."

Вот что сказал *Иеремия*. Иеремия говорит мне, что наступят дни, после которых Новый Завет начнет исполняться. (Если хотите поговорить о пророчестве, можете самостоятельно выяснить, что это за дни, и тогда все поймете.).

### Давайте продолжим.

(**Евреям 8:12**) "Потому что Я буду милостив к неправдам их и грехов их и беззаконий их не вспомяну более."

Позвольте мне немного разъяснить вам. Видите ли, Библия разбита на две части. Что это за части? Это Канон Ветхого Завета и Канон Нового Завета. Если вы поищите слова "новый завет", то найдете их примерно восемь раз, и *только в Каноне Нового Завета*. Вы не найдете слов "новый завет" в Каноне Ветхого Завета.

Когда Иешуа сидел за столом со своими учениками, Он взял хлеб и сказал: "это новый завет". Что сделало Христианство: оно включило в Библию Канон Нового Завета. Вот что оно сделало. Оно дало Библии Канон Нового Завета, и теперь новый завет находится в Каноне Нового Завета. Но вы не сможете найти слова "новый завет" в Каноне Ветхого Завета; так что же тогда делает Иешуа?

Он, согласно Канону Нового Завета, творит новый завет. И если у меня есть только Канон Нового Завета, то я становлюсь "верующим Новозаветных Книг". "Я — верующий Новозаветных Книг." Значит ли это, что ты не веришь в Ветхозаветные Книги? "Да, я верующий Новозаветных Книг". Так что же тогда делает Иешуа, когда берет чашу и хлеб?

Он говорит: "Хорошо, это Канон Нового Завета в Моей крови" или это новый "завет в Моей крови?" Он не употребляет слово "канон". Но если посмотрите слово "канон" (закон, установление, наставление), оно толкуется так же, как и "завет" (ковенант, договор, наставление). На самом деле Он **ратифицирует** Новый Договор (Новый Завет), но не Канон Нового Завета, хотя преобразовали название Сборника Новозаветных Книг в Новый Завет (Договор). Итак, Он устанавливает нечто совершенно новое, то, чего никогда не было раньше.

Вот почему церковь может сказать: "Знаете, нам не нужен Канон Ветхого Завета, потому что Иисус дал нам Канон Нового Завета." Вы видите это? "Мы — Новозаветные верующие." Ветхий уже не в счёт. Но знаете что? "Новый Завет" был заключен с Домом Израиля и Домом Иуды. "Новый Канон" был создан для христиан. Вы это видите? Они спорят о пустом, предаются бесплодными словопрениями, но если посмотрите Слово, то оно говорит: "Я сделал это."

Слушайте следующее занятие, если хотите узнать остальное. Говорю вам, это все очень впечатляет. Вы поймете, почему так важны эти принципы. Если вы владеете этими принципами толкования, то не попадете в ловушку ложных учений и доктрин. Вы начнете задавать правильные вопросы.

Когда Иешуа взял хлеб и вино и сказал: "Это Новый Завет", о чем именно Он говорил? Он

говорил о том же, о чем говорил и *Иеремия*. Иешуа говорил не о чем-то совершенно новом. Он говорил о нечто важном - о ветхом, которое будет обновлено, так что это Обновленный Завет. Разница между Обновленным Заветом и Ветхим Заветом заключается в том, что Ветхий Завет опирался на человека/первосвященника, который был несовершенен. Но Новый, Обновленный Завет опирается на Мессию, который совершенен и непорочен. Это тот же Завет, но новый порядок.

Это новый порядок. Вот в чем разница. Это не порядок, установленный для левитов. Это порядок по чину Мелхиседека, царя - священника, который совершенен. У нас есть Первосвященник, принесший Себя в жертву. Почему? Потому что, когда Иехова основал земную скинию, Он знал и открыл людям, что никогда не получал удовольствия от крови быков, баранов и козлов.

Мы говорим о **прогрессивном откровении**. Мы говорим о некоторых вещах, которые Отец сокрыл. Он должен был сокрыть их, потому что, если бы князья этого мира их знали, они никогда бы не согласились с Его планом. Иешуа никогда бы не взошел на крест. Если бы они знали, то сказали бы: "ОСТАНОВИСЬ! Это ловушка! Это уловка! Всемогущий пытается обмануть нас! Он пытается заставить нас принести в жертву этого Человека, и тем самым мы уничтожим себя!" Но они думали, как люди. "Если мы уничтожим Его, то сохраним себя." Они пытались спастись, распяв Его. **Сберегая душу свою, ты теряешь ее.** 

# Краткое содержание занятия 45.

### Основные положения.

- 1. Принцип "сопоставления упоминаний" предполагает сравнение нескольких текстов для установления их соотношения друг с другом, особенно с целью определения их совпадения или расхождения, а также похожих или различающихся моментов.
- 2. "Противопоставить" означает рассмотреть вместе тексты, которые сильно отличаются друг от друга, хотя и относятся к одной и той же категории или классу, чтобы ярче высветить различия в них.
- 3. Если мы открыты, то придем к выводу, что в Библии есть слова, сказанные людьми. Не все в Библии является Писанием. Есть комментарии и ошибки перевода.
- 4. Есть пророчества, которые сегодня утратили свое значение.
- 5. Предсказанный в пророчестве Новый Завет (Договор) еще не исполнен.
- 6.Общаясь с людьми, Иешуа иногда использовал притчи, чтобы донести до них Свои идеи.
- 7. Авторы Библии использовали сопоставление и противопоставление наряду с целым рядом различных принципов.
- 8.Мы должны быть немного "фанатичными" в отношении духовных вещей, таких, как помазание наших домов.
- 9.Помазание должно быть там, где находитесь вы. Если ходите в послушании, то ваши житницы всегда будут полны.
- 10. Когда Иехова говорит, то следит за тем, чтобы Его Слово исполнилось. Его Слово никогда не вернется к Нему тщетным.
- 11.Сопоставление и противопоставление используются при изучении символических образов, таких, например, как земная и Небесная скинии.
- 12. Мы должны принести себя на алтарь, умереть, восстать с алтаря и идти служить.
- 13. Иешуа не нужно было искупать Себя. Он жил безгрешной жизнью. Его смерть искупила всех людей. Как наш Первосвященник Он вошел в Святое Святых и воссел на Небесах. Он остается там и поныне.
- 14. Нигде в Библии вы не найдете термина "духовный Израиль." Его там нет. Это термин религиозный.
- 15. Новый Завет (Договор) настанет "после тех дней" (Смотри Иеремию и Послание к Евреям).
- 16. Иешуа создал Новый Завет, а не Канон Нового Завета (Сборник Новозаветных Книг). Он говорил о чем-то ветхом, что будет обновлено. Это тот же Завет (Договор), но новый порядок. Есть новый Первосвященник и постоянное искупление грехов. Больше нет ни жертвоприношений животных, ни Храма.
- 17. Прогрессивное откровение в Библии предполагает развитие событий во времени.

# Упражнения для повторения.

| 1. Проведите сопоставление и противопоставление повествований в <i>Матфея 14:22-34</i> ; <i>Марка 6:45-52</i> и <i>Иоанна 6:16-21</i> . Сосредоточьтесь на описываемых людях и местах, а также на том,       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| что произошло.                                                                                                                                                                                               |
| Сходные элементы:                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                              |
| Различия:                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                              |
| 2. Какое условие для получения благословений упускает "евангелие процветания"? Как вы думаете, почему так происходит?                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                              |
| 3. Выберите для исследования один из символов скинии. Где он упоминается впервые? Помните, что первое упоминание может не включать точное слово, но может быть наглядной демонстрацией понятия или принципа. |
|                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                              |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

(1 = Я не согласен 10 = Я полностью согласен)

| Цели | 1: |
|------|----|
|------|----|

| 1.Я умею о | предел | іять обл | асти воз | отонжом | примен | нения пр | инципа | "сопост | авления | упоминаний". |
|------------|--------|----------|----------|---------|--------|----------|--------|---------|---------|--------------|
| 1. 0 2     | . 0    | 3. 🔾     | 4. 🔾     | 5. 🔾    | 6. 🔾   | 7. 🔾     | 8. 🔾   | 9. 🔾    | 10. 🔾   |              |

2.Я умею объяснять, как работает принцип "сопоставления упоминаний" в отношении библейских принципов и событий.

# Чему я научился на этом занятии:

Мои записи.



# Подготовка учеников. Занятие 46.

# Принципы толкования — Принцип "сопоставления упоминаний" (часть 2).

Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Объяснять порядок применения принципа "сопоставления упоминаний" в отношении символов
- Учить послания как особую литературную форму текстов, посвященных конкретным проблемам, и их связь с другими, в том числе и неизвестными посланиями этого же автора.

ы изучаем герменевтику. Изучение толкования Писания и работа с различными принципами помогает нам понять, как рассматривать Писание с точки зрения, расширяющей наше видение Библии. Это помогает нам прийти к пониманию общей картины вместо попыток вырезать и произвольно складывать стихи Писания.

На предыдущем занятии, начиная изучение принципа "сопоставления упоминаний", мы говорили, что это принцип, согласно которому определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопоставления с другим стихом или группой стихов. "Сопоставлять" означает сводить что-то воедино, чтобы исследовать их взаимоотношения, особенно с целью установить их совпадение или различие, точки сходства или разногласия. "Противопоставлять" означает сравнивать что-то, сильно отличающееся друг от друга. Хотя они принадлежат к одной категории или классу, мы сравниваем их, чтобы более наглядно и четко увидеть существующие между ними различия.

В контексте принципа "сопоставления упоминаний" эти слова означают группирование текстов, посвященных одной тематике, с тем, чтобы прояснить толкование каждого из них путем их сопоставления или противопоставления. Таким образом, этот принцип можно рассматривать как неотъемлемую часть принципа контекста в той части, где он гласит, что **Писание толкует Писание.** 

(1 Коринфянам 2:13) "...соображая духовное с духовным."

Изучая различные принципы, мы помним, что какими бы они ни были, нельзя использовать только один принцип, игнорируя другие. Это очень важно. Всегда задействуется принцип кон-

текста. Мы всегда сравниваем духовное с духовным.

(1 Коринфянам 2:13) "Что и возвещаем не от человеческой мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святого, соображая духовное с духовным."

Сами авторы Библии в своей работе применяли литературный метод сопоставления и противопоставления. На прошлом занятии мы определили семь основных областей, в которых использовались сопоставление и противопоставление:

Принципы
 Места

2. События 6. Пророчества

3. Символы 7. Притчи

4. Персонажи

В свете принципа "сопоставления упоминаний" мы начали рассматривать символы. Сегодня мы продолжим эту тему. Затем мы перейдем к рассмотрению оставшейся части списка. Мы занимаемся сопоставлением. Мы знаем, что некоторые вещи, сказанные в Каноне Нового Завета, на самом деле являются цитатами из Канона Ветхого Завета, или же в той или иной форме повторяют сказанное в Каноне Ветхого Завета. При этом они могут воспроизводиться не дословно (verbatim, "слово в слово").

Павел постоянно цитирует кого-то из пророков или Тору. И не обязательно точно слово в слово. Но даже если взять некоторые имена, например, Исаия (Isaiah) в Каноне Ветхого Завета. В Каноне Нового Завета это может быть Эсия (Esias). Или взять Илия (Eliyah, Элийяху, Элийя) или Илайджа (Elijah), Ной (Noe) или Ноах (Noah). Даже переводчики, похоже, использовали написание, отличающееся от варианта в Каноне Ветхого Завета. (В силу несходства языков и несовершенства перевода на древнегреческий, греческий, старославянский, а затем и русский, имя Элияху преобразовалось в Илия-прим.перев.).

Добавьте к этой путанице различные варианты Библии. В некоторых церквях можно услышать термин "Библия для церковной скамьи". Вы слышали о таком? Идея заключается в том, чтобы прихожане церкви на служении пользовались одинаковыми Библиями, находящихся на скамьях. Когда люди приносят в церковь собственные Библии, у одного может оказаться классическая версия Писания, у другого - "Полная Еврейская Библия". У кого-то - "Новая Международная Версия" (NIV), у кого-то - Библия Короля Иакова (KJV), а у кого-то - "Стандартная Английская Версия" (ESV). Есть самые разные версии и варианты переводов Библии. Во всех говорится одно и то же, но из-за того, что предложения могут быть перефразированы или может быть изменена структура предложений в стихе и самого стиха, создается впечатление, что они различаются.

# Вы должны сравнивать и сопоставлять.

# Символы.

Сопоставление и противопоставление используются при работе с символическими текстами.

Во 2 Коринфянам 3:1-18 сопоставляются скрижали каменные и скрижали плотяные. Вы часто будете слышать, как люди сравнивают их. Они скажут, что одни, конечно же, физические, написанные. А другие, скажут они, это скрижали духовные. Придавая Библии символический смысл, люди иногда попадают в неприятные ситуации.

Это обычная практика у христиан — придание символического смысла Канону Ветхого Завета, чтобы перевести его в духовную область. Считается, что обрезание сердца — это обрезание духовное. Так оно и есть, потому что как еще вы можете обрезать сердце? Это не физическое обрезание. Обрезание сердца, как и обрезание плоти — дело интимное. Отец требовал этого. Согласно Торе, требовалось обрезание сердца наряду с физическим обрезанием плоти.

Требование обрезания сердца в Новозаветных Книгах — это не что-то новое. Оно требовалось и в Ветхозаветных Книгах наряду с физическим обрезанием. Люди хотят толковать Тору символически. Они придают символический смысл Израилю. Якобы, физический Израиль — это еврейский народ, а духовный Израиль — это Церковь.

Сейчас многие говорят: "Мы — духовный Израиль." **Нет такого понятия, как духовный Израиль.** 

Давайте поговорим о каменных скрижалях. Мы знаем, что Отец написал Свое Слово на каменных скрижалях. Но теперь Он говорит о написании Своего Слова в наших сердцах. Возникает вопрос: это что, другое Слово? Будут ли слова, написанные в наших сердцах, отличаться от слов, написанных на каменных скрижалях?

Церковь хочет внушить нам, что это будут другие слова. Вот таблица для сравнения:

| Каменные скрижали            | Скрижали сердца (плотяные скрижали) |
|------------------------------|-------------------------------------|
| Каменные скрижали.           | Скрижали сердца.                    |
| Написаны рукой Бога.         | Духом Божьим.                       |
| Служение смерти (осуждения). | Служение жизни (оправдания).        |
| Буква убивает?               | Дух животворит.                     |
| Слава упраздняется?          | Слава остается.                     |
| Ветхий Завет.                | Новый Завет.                        |

Между стихами нет противоречий. Каменные скрижали были настоящими, физическими скрижалями из камня. Скрижали сердца — фактически само сердце. Это Отец вкладывает Свое Слово в наши сердца, в наше внутреннее существо.

**Каменные скрижали** были начертаны перстом Божьим. **Скрижали сердца** были написаны Духом. Задумайтесь об этом. У Отца есть физический палец? Потому что, когда вы думаете об этом, то представляете себе Отца, склоняющегося с Небес (как у Микеланджело), выцарапывающего ногтем текст на каменных скрижалях и вручающего их Моисею.

Видите ли, Слово было помещено на каменные скрижали точно так же, как были размещены на небе звезды. Разве Отец собственными руками развешивал Луну здесь, Солнце там, а затем звезды повсюду? Нет. Он произносил Слово. Оно прозвучало. Он произнес Свое Слово, и оно стало реальностью.

Что значит "**перст Божий**"? Это физический, буквальный палец? Кто-то скажет: "Ну, Он написал Слово Своим перстом, но теперь **его пишет Дух**." Он *и есть* Дух. И Он всегда им был.

**Служение смерти против служения жизни.** Некоторые говорят: "Закон - это смерть." Нет. **Закон показал смерть.** Все люди были приговорены к смерти. Они просто не знали об этом. Закон открыл это.

Закон разоблачает грех, как сказал Павел: "Но я не иначе узнал грех, как посредством Закона." Мы знаем об этом. В Писании говорится, что смерть царствовала от Адама до Моисея. Воцарилась смерть. Именно пришедший Закон уведомил о смерти. Возмездие за грех — смерть. Люди грешили и тем навлекали на себя смерть. Они просто не знали, что грешат. Закон говорит: "Эй, это грех." "Я этого не знал." "Теперь я говорю тебе об этом. Это грех, а возмездие за грех — смерть. Итак, если вы это сделаете, то теперь вы знаете то, чего раньше не знали. Вы делали вещи, которые навлекали на вас смертный приговор."

Иехова говорит Моисею: "Держи эти скрижали. Люди навлекают на себя смертный приговор и даже не подозревают об этом. Так позволь Мне помочь Моему народу, который восстал против Меня. Я расскажу им, что эти поступки влекут за собой смерть. Это неправильно. Это беззаконие, и если вы будете так поступать, то навлечете на себя смерть, потому что это беззаконие." Возмездие за беззаконие, за грех - смерть.

**Буква убивает.** Как именно буква убивает? Есть замечательные любящие люди, стремящиеся сказать вам: "буква убивает, но Дух животворит." Что это может означать? Это означает, что если вы попытаетесь соблюсти букву закона без Духа Всемогущего (в первую очередь), у вас ничего не получится. Вы просто не сможете.

Буква без Духа - это то, что считается "законничеством." Это жёстко. Это только холод. Именно Дух дал Закон. Как можно отделить Закон от Духа, давшего этот Закон?

Вопрос в том, какие намерения у Духа, у Отца, Который дал Закон. Мы рассмотрим это немного глубже. Вы можете видеть Дух Закона в сравнении с буквой Закона. Или действие буквы Закона совместно с Духом Закона в противовес действия буквы Закона, отделенной от Духа.

Прекрасный пример — женщина, уличенная в прелюбодеянии. Согласно букве Закона, ее следовало побить камнями. Они привели эту женщину к Иешуа и сказали, что согласно букве Закона (который написал Моисей), эта пойманная в прелюбодеянии женщина должна быть побита камнями.

Иешуа не нарушил Закон. Он сказал: "Знаете что? Вы абсолютно правы." Своими действиями Он говорил им: "вы, ребята, абсолютно правы. Эта женщина виновна и должна быть забита камнями до смерти. Вы, ребята, можете побить ее камнями, но пусть тот, кто без греха, бросит первый камень." Итак, Он говорит, что вы должны проверить себя. Когда вы начнете изучать себя, то не будете так строги к другим людям, потому что сами делаете то, в чем обвиняете других.

Отец меня постоянно в этом обличает. Могу ли я открыться? Позвольте мне показать вам здесь кое-что, потому что я постоянно это исследую.

Я еду по улице, и какая-то женщина за рулем набирает текст. Я хотел подъехать к ней и сказать: "Знаете что? Вы не должны так делать." Это мысли, возникшие в моей голове. Через два квартала я ловлю себя на желании то ли ответить на сообщение, то ли посмотреть чей-то номер в моем телефоне. Возможно, я не набираю текст, но в чем разница между набором сообщения и поиском номера в телефоне? Разница совсем небольшая, верно? Вот оно. Я готов был резко осудить эту женщину, но через некоторое время меня могли обличить в том, что и я делаю нечто подобное.

Имея возможность исследовать себя, мы иногда гораздо жёстче, чем следует, относимся к другим. Я вижу, что некоторые люди, являющиеся жёсткими ревнителями буквы Закона, не соблюдают большинство законов, за нарушение которых требуют наказания для других. Но это не дает нам права нарушать Закон, как и пытаться исправить других.

В своем доме мы исправляем людей, но также исправляемся и сами. Что интересно, исправляя кого-то, мы замечаем, что и сами исправились в том, в чем исправляли других.

Что сделал Иешуа? Он сказал: "Послушайте, вы уверены, что судите людей по Закону, но прежде чем судить другого, вы должны убедиться, что проверили себя." Прежде чем пытаться вынуть соринку из чужого глаза, убедитесь, что вынули бревно из собственного. Пытаясь исправить кого-то, сначала убедитесь в праведности собственного сердца. Конечная цель чьего-то исправления — приведение его в правильные отношения с Отцом. Не осуждение и не пинки, чтобы заставить его чувствовать себя плохо. Речь идет о восстановлении.

Если мы действительно исследуем себя, то обнаружим, что в большинстве случаев, когда пытаемся исправить других, наше собственное сердце не находится в правильном состоянии. Вот о чем говорил Иешуа. Он сказал: "Вот буква, но буква дана нам Духом." Вот что имел в виду Отец, когда пытался дать нам заповеди. Ко времени появления Иешуа, Слово и Закон были настолько извращены, дополнены и разбавлены всякими человеческими традициями, что все теперь были сосредоточены только на букве.

\_

<sup>1</sup> Нет, это не точные Его слова, но дайте мне немного свободы.

Они были сосредоточены не только на букве Закона, но и на том, как он толковался фарисеями. Они были той группой фарисеев, или иной группой фарисеев, или еще какой-то группой. Те из вас, кто был частью деноминаций, знают, что если вы баптист, то идете в одну баптистскую церковь, и там есть дух. Идете в другую баптистскую церковь, и там совершенно другой дух. Те вещи, которые очень строго соблюдаются в одном месте, могут быть пренебрегаемы в другом. И то, что жёстко требуется там, может даже не упоминаться здесь.

Каждая баптистская, каждая пятидесятническая церковь, каждая церковь Бога во Христе, каждая община, соблюдающая Шаббат или церковь адвентистов седьмого дня отличается от всех других, даже если придерживается сходного учения. Потому что есть различные толкования, сделанные разными толкователями.

Вернемся к нашей таблице. "Слава упраздняется" против "Слава остается". Упраздняется, согласно каменным скрижалям. Если вы заметили, там стоят вопросительные знаки. То, как люди это понимают и то, как это обстоит на самом деле — это не одно и то же. Слава Божья должна остаться — понятно; а на каменных скрижалях — со славой необходимо покончить, считают они.

Другими словами (здесь вы должны кое-что понять). Если говорить о Ковчеге Завета, люди видят в Ковчеге Завета Славу Иехова, шхину Иехова, которая покоилась на Ковчеге Завета. Но задайте себе вопрос: "А что было в Ковчеге?" Каменные скрижали. Иехова следит за Своим Словом. Его Слово находится внутри. Каменные скрижали находятся внутри, а написанное Слово — снаружи Ковчега, но и то и другое находится в Святом Святых (где пребывает и Слава Иехова). Он следит за Своим Словом. Он дал нам Свое Слово, Свою Славу и вместе Со Своим Словом — Свое присутствие.

Обратимся еще раз к нашей таблице. Здесь написано Ветхий Завет и Новый Завет. Вы знаете, здесь термин "завет" фактически означает "договор" (ковенант, соглашение). И Договор не является собранием книг. Единственное место, где вы найдете упоминание обоих названий: Ветхого и Нового Заветов — это Канон Нового Завета. Вы не найдете термина "Новый Договор" в Каноне Ветхого Завета. Но нам хотят сказать, что Ветхий Завет сокрыт в Новом Завете. Но если Новый Завет сокрыт внутри Ветхого Завета, то в Ветхом Завете должно быть хоть что-то, что говорило бы нам о Новом Договоре, и все же самого словосочетания "новый договор" там не найти. Там есть слово "обновлённый завет". (Согласно христианской традиции, разделение Священного Писания на Новый и Ветхий Заветы основано на стихах из Книги пророка Иеремии 31:31. "Вот наступают дни, говорит Господь, когда Я заключу с домом Израиля и домом Иуды *новый* завет." Но слово "новый" должно обозначать "обновленный". В этом стихе используется еврейское слово "хадаш", которое встречается ещё 10 раз в Ветхозаветных Книгах в значении возобновить, обновить и восстанавливать. Это подтверждается в стихах: 1 Книга Царств 11:14 - "Обновим (хадаш) царство"; 2 Книга Паралипоменон 15:8 - "Обновил (хадаш) жертвенник Господень"; 2 Книга Паралипоменон 24:4 – "Обновить (хадаш) дом Господень"; 2 Книга Паралипоменон 24:12 - "Подновления (хадаш) дома Господня"; Книга Иова 10:17-" Вернувшиеся (renewest) (хадаш) свидетели", но в русской Библии переведено как "новые свидетели"; Псалтырь 50:12- "Дух правый (хадаш) обнови"; Псалтырь 102:5 – "Обновляется (хадаш) подобно орлу"; Псалтырь 103:30 – "Ты обновляешь (хадаш) лицо земли"; Книга пророка Исаии 61:4

- "Возобновят (хадаш) города"; Книга Плач Иеремии 5:21— "Обнови (хадаш) дни наши"- (прим.перев.).

Когда в Новозаветных Книгах Иешуа говорил: "Этот Канон Нового Завета в Моей Крови"? Никогда. Он говорил: "Новый Завет в Моей Крови". Собранию Новозаветных Книг было дано имя Новый Завет. Вы можете себе представить, чтобы в процессе подготовки Собрания Новозаветных Книг были бы сохранены названия "Танах"/"Христианский Канон"? Чтобы придать легитимность Христианскому Канону, Танах был переименован в "Ветхий Завет". Теперь есть Каноны Ветхого и Нового Заветов. Выбирай, какой захочешь, старый или новый?

Какой хочешь? Большинство выбирают Новый. Давайте продолжим. Мы рассмотрели нашу таблицу. Теперь рассмотрим то, что написано в Писании. Откроем 2 Коринфянам. Павел уже писал на тему, обсуждаемую здесь. Он отправляется в Коринф. И теперь во 2 Коринфянам - смотрите, вот что Павел пишет в 1 Коринфянам 5: 9:

"Я писал вам в послании - не сообщаться с блудниками;"

Вы видите это? "Я писал вам в послании" — это о письме. Итак, если он написал им об этом в письме, разве то письмо не было бы первым Посланием Коринфянам? Это было бы *1 Коринфянам* или первым письмом, которое он написал им. То есть наше *1 Коринфянам* это фактически *2 Коринфянам*, потому что *1 Коринфянам* утеряно. Первое письмо, написанное Павлом Коринфянам утеряно или спрятано в Ватикане.

Я не сторонник теории заговора, но в Ватикане много чего спрятано. Под замком находятся вещи, которые мы с вами никогда не увидим. Я не знаю, понимаете ли вы это, но новый Папа (Папа Бенедикт) недавно написал еще одну книгу. В этой книге он развенчал многие христианские теории о рождестве Христа. В своей новой книге (хотя он до сих пор и не развенчал праздник Рождества), он выдвигает идею, что Рождество Христово в том виде, в котором мы его знаем, ложно. Он фактически рассматривает некоторые традиции, которые неточны (да, Папа римский).

Он говорит, что при рождении не было Ангелов. При рождении Христа там не было никаких животных. Ангелы являлись. Если хотите прочесть о рождении Христа, читайте у *Луки*. Вы увидите, что Ангелы явились пастухам в поле. Но в рождественском представлении есть фигуры пастухов у яслей. Там есть Ангелы, волхвы и животные. Эти хорошие фигурки можно купить, чтобы установить перед зданием Церкви или на каминной полке рядом с носками для подарков (для тех, кто празднует этот языческий праздник).

(2 **Коринфянам** 3:1-2) "Неужели нам снова нужно знакомиться (с вами)? Неужели нужны, как для некоторых, одобрительные письма к вам или от вас? Вы — наше письмо, написанное в сердиах наших, узнаваемое и читаемое всеми человеками;"

Итак, мы видим, что *1 Коринфянам* утеряно. Первое из написанных Павлом посланий утеряно. То, что у нас называется *1 Коринфянам*, на самом деле является *2 Коринфянам*, а наше *2 Коринфянам* — это на самом деле *3 Коринфянам*. Вот в чем дело. Павел отправился в Коринф.

Павел написал в Коринф письмо, которое было утеряно. Павел написал в Коринф еще одно письмо, в котором упоминалось первое письмо.

Затем Павел написал еще одно письмо в Коринф, говоря: "Послушайте, каждый раз, когда мы имеем дело с вами, мы должны опять все повторять и восстанавливать у вас свои полномочия." Мне самому лично пришлось сталкиваться с подобными вещами, поэтому я могу понять и разъяснить то, о чем говорит Павел.

Для тех, у кого есть выросшие и уехавшие от вас дети: бывают моменты, когда вам приходится подтверждать свой родительский авторитет. Они тратят ваши деньги. Они питаются за ваш счет. Они увеличивают ваши долги. Вы влезаете в долги, чтобы они могли окончить колледж. Если у кого-то из них возникают проблемы с законом, есть родители - а я имел дело с родителями, которые закладывали свои дома, чтобы внести залог за освобождение детей. Я видел детей, которые обирали своих родителей. Дети оказывались в беде, и родители, чтобы внести залог за их освобождение из тюрьмы, закладывали свои дома. Чтобы нанять им адвоката, родители вынуждены были брать кредиты. Теперь они в тюрьме, а родители все еще продолжают посылать им деньги.

Есть и другая крайность, когда дети поступают в колледж и родители тратят огромные деньги, чтобы оплачивать их учебу там. Каждый семестр они меняют предметы обучения. Они просто меняют это по своему усмотрению, и вот, наконец, получают свое образование. У вас есть долги. Еще у них есть студенческие кредиты и долги. А затем они хотят, чтобы вы оставили их в покое. "Не пытайся управлять моей жизнью. Не пытайся мне ничего говорить."

Иногда приходится им напоминать, что ты их родитель. Знаете, Павлу пришлось пройти через все это. Он идет и начинает служение. Он поднимает лидеров. Лидеров становится много. Они начинают "мнить себя взрослыми", как говорят там, откуда я родом. И они говорят: "Эй, знаешь что? Мы сами справимся. Ты нам не нужен. Нам не нравится, как ты нам пишешь. Нам не нравится, как ты с нами разговариваешь." Но кто вас основал? Павел должен был сказать, что "вы, ребята, ставите под сомнение мой авторитет, мое апостольство, но вы сами и есть это доказательство моего апостольства."

"Если бы я не был апостолом, вы бы до сих пор ходили в языческий храм. Вы бы все еще были там, делая вещи, несовместимые со Словом, с Царством, с благословением. Но я пришел и проповедовал. Вы приняли мое послание. Вы возрадовались ему. Вы радовались за меня. Когда я уходил, вы плакали. Но не успел я уйти, как вы решили, что больше во мне не нуждаетесь. Я возвращаюсь. И я кое-что слышу."

Я размышляю над этими вопросами, и они звучат так: "Кем вы себя считаете? Что? Кем я считаю *себя*? Вы помните, кто вас посвящал? Помните, кто возложил на вас руки? Помните, кто вам пророчествовал? Помните, кто проповедал вам Евангелие?"

Поэтому он говорит: "Начнем ли мы снова представлять себя? Мы что, должны проходить через это каждый раз?"

(2 Коринфянам 3:1) "...Неужели нужны для нас, как для некоторых, одобрительные письма к вам или от вас?"

Иными словами, должен ли кто-то еще написать вам, чтобы вы нас приняли? Подумайте об этом.

Я организовывал служения и ставил служителей. Как только я уходил, они хотели найти другого апостола. Они хотели найти другого наставника. Они хотели уйти в иудаизм или мессианский иудаизм, потому что я не делаю определенных вещей, а они хотят "выглядеть законными". Поэтому я был вынужден прийти к тому моменту, когда сказал: "Эй, моя работа здесь закончена. С меня хватит. Вы, ребята, не хотите иметь со мной ничего общего. Ну и прекрасно, потому что я не собираюсь никому навязываться."

Я отношусь к людям, которые верны тем, кто был для них благословением. Как сказал бы Павел, я в долгу. Это как если бы ваши дети перестали признавать вас родителями. Ваши дети не признают вас. Теперь они сами хотят диктовать вам, что нужно делать.

Вот с чем имеет дело Павел. Нужен ли ему кто-то, чтобы подтвердить его полномочия? Он говорит им:

(2 Коринфянам 3:2-3) "Вы - наше письмо, написанное в сердцах наших, узнаваемое и читаемое всеми человеками; Вы показываете собою, что вы - письмо Христово, чрез служение наше написанное не чернилами, но Духом Бога живого, не на скрижалях каменных, но на плотяных скрижалях сердца."

Другими словами, Павел говорит: "мы принесли вам каменные скрижали. Когда я пришел, я пришел с посланием от Иехова. Я принес вам эти слова, и ваши сердца приняли их. Поэтому вы стали живым посланием."

(2 Коринфянам 3:4-5) "Такую уверенность мы имеем в Боге чрез Мессию. Не потому, чтобы мы сами способны были помыслить что от себя, но способность наша от Бога:"

Это не значит, что мы считаем себя какими-то особенными. Но все-таки проявите уважение. Проявите любовь. Разве вы не помните, где были до того, как мы принесли вам Слово? Разве не помните, через что мы прошли, чтобы помочь вам добраться до места, где сможете стоять на собственных ногах? Разве не помните все эти грязные подгузники? Нам пришлось много убирать у вас. Вы совершали ошибки. Вы многое портили. Я нахожусь далеко на другом берегу моря. Я слышу о вас. Я бросаю свои дела. Я пишу письмо. Я слышу то, что сообщают мне люди. После моего ухода вы стали плотскими. Вы разделяете общину. Некоторые говорят: "я Аполлосов", "я Павлов", "я Петров", "я Христов".

Вы, ребята, действуете в Духе, но также позволяете греху и всему остальному действовать среди вас. У вас есть мужчина, спящий с женой своего отца (своей мачехой). У вас все это происходит, а вы бахвалитесь? Разве вы не помните?"

Читая послания Павла, я вижу современных людей. Люди сегодня ничем не отличаются от людей времен Павла. Что я нахожу действительно странным в людях, так это то, что большинство из них склонны поддаваться влиянию тех, кто пытается манипулировать ими.

Это рабский менталитет, потому что рабы хотят иметь хозяина. Раб хочет, чтобы кто-то отвечал за его действия. Рабу нужен кто-то, кто будет кормить его, заботиться о нем и говорить ему, что делать, когда и как.

Им нужен кто-то, у кого они должны получить разрешение, прежде чем что-то сделать. Они должны получить лицензию. Они должны быть посвящены. Они должны пройти подготовку, семинарию и теологическую школу. Им нужен листок бумаги, рекомендательное письмо или удостоверение, чтобы сказать, что "я сделал то-то или то-то", чтобы они могли этим похвастаться. "Я был частью этого служения. У меня есть эти рекомендации. Я учился в этом колледже. Я получил степень магистра. Я получил степень бакалавра богословия в этом университете. А где ты получил свои бумаги?"

Кто твой пастор? Кто твой апостол? Кто твой куратор? Перед кем ты отчитываешься? Таков дух мира в доме человеческом, называемом церковью.

Люди реагируют на такие бумаги. Вы пытаетесь объяснить человеку, что вам не нужно разрешение другого, чтобы сделать то, что Отец вложил в ваше сердце. Разве мне нужно чье-то разрешение, чтобы пойти и поделиться своим свидетельством? Разве мне нужно чье-то разрешение, чтобы начать изучение Библии у себя дома или изучение Торы у себя дома? Разве мне нужно разрешение пастора, чтобы куда-то пойти или что-то сделать? Разве я должен прятаться?

Павел говорит: "Я Апостол, но я не пытаюсь руководить вами, ребята. Вам нужна моя помощь? Я здесь. Вы обращаетесь ко мне? Я вам отвечу. Вам нужна молитва, совет, наставление? Можете ко мне обращаться. Я не наблюдаю за вами, ожидая, что вы что-то сделаете, и не указываю вам, что нужно делать. Но если я дам вам богоугодный совет, с вашей стороны будет только мудро последовать ему — особенно если вы сами просите меня о нем."

Если вы посмотрите послания *1 Коринфянам*, *2 Коринфянам* и *3 Коринфянам* (если считать одно утраченное), то увидите, что Павел пишет только этим ребятам, этой общине, потому что они сообщили ему о некоторых проблемах. Что касается его самого, то он считает, что: "Если у вас все в порядке и вам не нужна моя помощь, я ухожу. Я направляюсь в другой город или село, потому что там живет масса язычников."

Так он ставит служения. Он проходит через испытания. Он обошел всю Галатию. Он отправился в Коринф, Ефес и Филиппы и сказал: "Из всех служений, созданных мною, лишь одно поддержало меня. Только одно."

Понимая, через что он прошел, имея дело с людьми, в том числе и с теми, кто сначала был просто счастлив... Ко мне все время приходят люди, которые говорят: "о, я так рад, что нашел Вас. Ваше служение — такое благословение для меня. Я и моя семья были так благословлены, и мы смотрели ваши передачи." Хорошо. Но где же ваша поддержка? Если наше служение было для вас таким благословением, почему я этой поддержки не видел? Я не призываю вас поддерживать нас. Но в миру есть старая поговорка: "подкрепи свои слова делом." Мы служим не ради денег, но вы, вероятно, знаете, что для того, чтобы наше служение было благословением для вас, комуто надо поддерживать его. Так где же ваша поддержка?

Вот с чем столкнулся Павел. Он просто анализирует то, с чем имеет дело. "Итак, ребята, мне просто нужно, чтобы вы поняли, что есть каменные скрижали и есть скрижали сердца. Вы, ребята, получаете Слово, которое, будучи произнесенным, выгравировалось на камнях." Павел не ходил с каменными скрижалями, но проповедовал то, что было на них. Многие хотят сказать, что Павел учил против Торы. Нет, он этого не делал.

Единственная причина, почему они считают, что "он учил против Торы", кроется в том, что сами они Торы не знают. Если бы они знали Тору, то увидели бы, что Павел учит взятому прямо из Торы. Но большинство христиан, говорящих, что написанное Павлом — это исключительно материал "Нового Завета" — это люди, не удосужившиеся уделить время для чтения Ветхозаветных Книг. Они даже не знают, что там написано, потому что проигнорировали его. А если бы прочли, то увидели бы там то, о чем пишет Павел.

Давайте продолжим.

(2 Коринфянам 3:6) "Он дал нам способность быть служителями Нового Завета, не буквы, но духа; потому что буква убивает, а дух животворит."

Павел говорит, что Иехова дал Моисею письмо. У нас нет письма. У нас есть свитки, Писания. Во времена Павла у него не было оригинала рукописи. Вы должны понимать, что скиния времен Моисея до Павла не сохранилась. Все, бывшее в скинии, было перенесено в Храм, который построил Соломон. Затем Храм был разрушен. Ковчег Завета был утерян. Тора, которая была с Ковчегом, и каменные скрижали, бывшие внутри Ковчега, исчезли. Писания, свитки, которые были архивами Соломона, история правления Соломона, рукописи Давида и все прочие, хранившиеся в Храме, вещи были вывезены в Вавилон.

Народ Израиля был освобожден, чтобы вернуться в землю с разрушенными стенами и сожженным Храмом. Ему вернули часть сокровищ Храма, и они должны были начать все сначала. Затем появляется Антиох и оскверняет Храм. Поднимаются Маккавеи и говорят, что его нужно освятить заново. Все исторические документы и книги были потеряны. Оригинал исчез. Теперь переписчики пытаются все восстановить по памяти и по фрагментам. Они пытаются точно сложить вместе все записи.

У Павла было несколько свитков, которые ему посчастливилось приобрести, но он не носил их с собой. И вот он проповедует. Он делает это не так, как мы. "Хорошо, теперь откройте свою Библию..." У его слушателей ее не было. Часто он проповедовал по памяти. Приходя в город, он не читал с трибуны или с кафедры. Он служил своим сердцем, опираясь на Слово, хранимое в памяти. Поэтому произносимые им слова шли не из его разума. Когда он проповедовал, его слова исходили от Духа, который напоминал ему написанное.

Если вы уделите немного времени размышлению об этих вещах, то сами убедитесь в этом. О чем он говорит? Он не говорит о новом "Каноне ". Он употребляет слова "новый договор" (завет) и "не от буквы, но от Духа: ибо буква убивает, а Дух животворит."

Поймите, Павел был воспитан фарисеем. Обдумайте это. Я сам сталкиваюсь с этим. Я сам

через это прошел. **Каждый нееврейский учитель Торы пришел из нееврейской среды. Еврейские учителя Торы пришли из иудаизма.** Павел был фарисеем, который всю свою жизнь провел под властью иудаизма. Он был одним из тех счастливчиков, которые действительно сидели у ног Гамалиила, самого известного ученого иудаизма. Павла учили иудаизму.

Вы понимаете, о чем я говорю? Смотрите, я пришел из баптистской-харизматической - пяти-десятнической-внеденоминационной-лютеранской-христианско-реформатской среды. Все мы пришли из прошлого. Наше прошлое приходит с нами. Наша теология приходит с нами. Теперь мы должны фильтровать нашу теологию через Тору. Павлу приходилось делать то же самое.

Для Павла это было очень сложно. Подумайте об этом. Вот Павел. Однажды он едет по дороге в поисках последователей Мессии, чтобы уничтожить их, поскольку имеет иудаистский образ мышления. Он встречается со Всемогущим. Какое-то время он проводит на границе пустыни, постигая новое учение. Но в нем все еще остается (как основа) иудаизм, сквозь призму которого он должен все пропускать. Теперь ему приходится одновременно отучаться от старого и постигать новое. То же самое и с нами.

Вот почему я говорю, что люди, которые пришли со своим прошлым в Тору, те, кто был против исцеления, духовных даров, говорения на языках и всего сверхъестественного, станут учителями Торы, настроенными против сверхъестественного, говорения на языках и исцеления. Почему? Потому что это то, откуда и с чем они пришли.

Теперь поймите вот что. В Торе не говорится об исцелении, духовных проявлениях или дарах Духа. Поэтому, если человек выходит из среды, не имевшей дела с этими дарами и проявлениями, и обращается к Торе, Тора не пробудит в нем этих проявлений Духа, потому что там этого нет.

А угадайте, что насчет человека, пришедшего к Торе от харизматов? В нем нет такой привязанности к багажу прошлого. Почему? Он отказывается от харизмы. Он отбрасывает дары. Он отбрасывает все проявления, потому что их нет в Торе. Он более открыт. Почему? Из-за своего прошлого опыта.

Очень трудно избавиться от багажа прошлого, чтобы он не последовал с вами.

Если вы родом из Миссисипи, как я, то там есть особое наречие, которое понимают только жители этого штата. Ты начинаешь говорить на языке Миссисипи. Ты начинаешь говорить на языке Луизианы. Ты начинаешь говорить на языке Алабамы. Ты начинаешь говорить на языке Арканзаса. И в Арканзасе все местные прекрасно понимают друг друга.

Как-то я разговаривал с пастором из Луизианы. Его жена говорила, что когда они ездят в Луизиану, ей требуется переводчик. Когда он начинает разговаривать со своей матерью, они понимают друг друга, а жена недоумевает: "о чем вообще вы говорите?"

Каждая культура и каждый регион имеют свой язык, понятный людям этого региона и культуры. Можно выйти за пределы этой культуры, но при этом вы по-прежнему будете нести эту культуру в себе. Обычно требуется много времени, чтобы избавиться от нее. Как говорится, можно вывезти

юношу из страны, но трудно вывести страну из юноши. Вы можете вывезти девушку из города, но трудно вывести город из девушки. Это просто их часть.

То же самое и с Павлом. Павел встретился с Иешуа по дороге в Дамаск. Но когда Павел проснулся тем утром, он был еще Савлом, хотя при этом Павел уже был в нем. Павлу пришлось пройти через некоторые преобразования.

Говоря о некоторых вещах, Павел теперь должен был пропускать их через Духа. Тогда как раньше он опирался просто на свои знания и информацию, тем более, что в этом он превосходил своих сверстников. Только представьте, каково это: отказаться от всей известной вам информации и своих знаний и полагаться только на то, что говорит Святой Дух? Обратите внимание на этот стих:

(2 Коринфянам 3:6) "Он дал нам способность быть служителями Нового Завета [договора, covenant], не буквы, но духа; потому что буква убивает, а дух животворит."

Здесь говорится, что Он дал нам способность быть служителями Нового Завета (Договора). В Каноне Ветхого Завета нет упоминания о Каноне Нового Завета. Нет никаких упоминаний об этом. Единственное упоминание о чем-либо новом или обновленном в Каноне Ветхого Завета это Новый (Обновленный) Договор. *Иеремия* говорит о том, как Иехова собирается заключить Новый (Обновленный) Завет, а не Канон Нового Завета. Он никогда не говорил, что собирается установить *Новый Канон*. Он сказал, что собирается заключить *Новый (Обновленный) Завет*.

Но через людей, через разные сочинения и религию мы пришли к тому, что теперь имеем Канон Нового Завета. Люди путают Собрание Новозаветных Книг с Новым Заветом, потому что думают, что у нас уже есть Новый Завет. И, якобы, поэтому Библия теперь закончена.

Но знаете что? Библия не закончена. Есть книга, которая называется "Деяния святых апостолов", и эта книга Деяний фактически исполняется прямо сейчас. Те, кто думает, что Библия закончена, считают, что все уже сделано. Дела Мессии совершены. Но мы знаем, что нет, есть еще пророчества, которые не исполнились. "О, ну это же пророчество." Да, но пророчество (если оно еще не исполнилось) - это указание на то, что Иехова продолжает что-то делать на Земле. И если Он все еще делает что-то на Земле, тогда Библия все еще пишется. Она не закончена.

Исходя из принципа "первого упоминания" применительно к термину "новый завет", его первое упоминание встречается в Каноне Нового Завета. И что? Получается, что "новый завет" находится в Каноне Нового Завета. Если Канон Нового Завета является продолжением Канона Ветхого Завета, то он должен был быть хотя бы упомянут там. Именно поэтому большинство людей, призывающих имя Бога Авраама, Исаака и Иакова, отвергают Канон Нового Завета. Они отвергают его, потому что он не упоминается в Каноне Ветхого Завета.

Но существует Новый (Обновленный) Договор. Смотрите, если бы авторы собрания Священных Книг проявили бы мудрость, то назвали бы Сборник Священных Писаний—"Собранием Старозаветных/Новозаветных Книг" вместо "Ветхий Завет/Новый Завет". Люди говорят, что пророк

Иеремия упоминал о Новом (Обновлённом) Завете, но никто не упоминал в Писаниях о Каноне Нового Завета, поэтому нам не нужно беспокоиться насчет Канона Нового Завета. Это чисто христианское. Это христианские книги".

Христиане учат, что Иисус Христос освободил их от закона. Но мы, конечно же, не должны принимать во внимание мнение этих людей, потому что Библия говорит, что нельзя ничего ни прилагать к ней, ни отнимать от нее.

Нельзя ничего отнять от Торы. **Если отнимете от Торы, то ваше имя будет вычеркнуто из Книги Жизни Агнца.** Тогда как же вы можете отвергать это?

Книга Жизни Агнца упоминается в Торе. Моисей сказал Отцу: "Вычеркни меня из книги Твоей." Но Он говорит: "Нет. Тех, кто грешит против меня, тех, кто нарушает мои заповеди, Я вычеркну из Своей книги." *Откровение* - не первое место, где упоминается о Книге Жизни Агнца. О ней говорится в Торе. Те, кто приложил что-то к Торе и кто отнял от нее, те, кто отвергает Тору и кто умаляет ее — их имена будут вычеркнуты.

Вот почему я могу сказать без всяких оговорок и извинений, что Христианская Церковь, которая учит людей не соблюдать заповеди Иехова, готовит людей к озеру огненному. Она не готовит их к возвращению Мессии.

Вернувшись, Мессия будет искать людей без пятна и порока или каких-то подобных изъянов. Что делает нас безупречными? Что делает нас людьми без порока? Тора. Вот что делает нас такими. Тора учит нас, как быть совершенными. Вот что сказал Иешуа: "Послушайте, будьте совершенными, как Я совершенен." Знаете, ведь Иешуа цитировал Тору. "Будьте совершенны, как совершен ваш Элохим и совершенна Тора." Она совершенна. Почему? Она совершенна, потому что ее дал Совершенный.

В Торе указаны условия исполнения всех обетований. Отец никогда не ценил и не любил кровь баранов и быков. Он написал Тору так, чтобы скрыть Свой план от тех, кто считал себя мудрыми. Потому что если бы земные мудрецы знали, если бы они догадывались о плане Всемогущего, они никогда бы не распяли Иешуа. Никогда. Но их обыграли.

И теперь тайна Иехова открывается нам.

Применяя принцип "первого упоминания" к термину "новый завет", мы обнаруживаем, что он находится в Каноне Нового Завета, а не в Каноне Ветхого Завета и не в Ветхом Договоре. Здесь он упоминается впервые — в описании Тайной Вечери.

(**Матфея 26:28**) "Ибо сие есть Кровь Моя нового завета, за многих изливаемая во оставление грехов."

Какого нового завета? Иешуа упоминает об этом впервые, как будто его не существует. Но то, о чем Он говорит — это нечто, что уже существует. Здесь мы видим небрежность человека, который изменил "обновленный " на "новый", "завет" на "канон"." Мы видим, как человек создает Канон Нового Завета, отделенный от Ветхого Завета (Договора). Теперь у вас есть Канон Нового

Завета, который отделяет вас от благословений.

Кстати, все упоминания о новом завете встречаются только в Каноне Нового Завета.

(Марка 14:24) "И сказал им: сие есть Кровь Моя нового завета, за многих изливаемая."

(**Луки 22:20**) "Также и чашу после вечери, говоря: сия чаша есть новый завет в Моей Крови, которая за вас проливается."

(1 Коринфянам 11:25) "Также и чашу после вечери, и сказал: "сия чаша есть новый завет в Моей Крови; сие творите, когда только будете пить, в Мое воспоминание"."

(2 Коринфянам 3:6) "Он дал нам способность быть служителями Нового Завета, не буквы, но духа: потому что буква убивает, а дух животворит."

(**Евреям 9:15**) "И потому что Он есть Ходатай нового завета, дабы вследствие смерти Его, бывшей для искупления от преступлений, сделанных в первом завете, призванные к вечному наследию получили обетованное."

Только послушайте! Есть новый завет, но есть и первый завет. Однако он не называется Ветхим Заветом. Он называется "первым заветом". Какой первый завет? Люди говорят о "Ветхом Завете". Сборник Ветхозаветных Книг не является Ветхим Заветом. Ветхий Завет есть Договор, Соглашение.

("Многие говорят о новом (обновлённом) договоре, или завете. Люди говорят об этом договоре, но им даже не известны условия данного договора. Новый (обновленный) договор не является сборником книг, известных как Новый Завет. Мы должны знать, что договор, или завет, — это соглашение между двумя сторонами. Словарь Вебстера даёт значение этого слова следующим образом: 'В праве, что-либо написанное, скреплённое печатью, содержащее условия соглашения или контракта между сторонами... Условия Нового (Обновлённого) договора мы находим в Книгах Ветхого Завета, Танахе. Пророк Иеремия записал слова данного соглашения в своей книге 31:31-34. Обратите внимание на имена сторон, заключающих этот договор. Одна сторона называется "Дом Израиля", а другая сторона – Бог. Данный договор, между домом Израиля и Богом, дословно приводится в Послании к "Евреям" 8:8-12. Это единственное место, где указываются слова или условия Нового (Обновлённого) Договора. Данный Договор ещё не вступил в силу. Он станет действительным, когда все познают Господа. Фактически, условия этого Нового (Обновлённого) Договора те же самые, что и условия договора, заключенного Богом с домом Израиля на Синае. Смотрите, Тора [наставление или Закон] будет написана на наших сердцах, вместо скрижалей. Это относится к повелению Бога, когда Он дал Тору в Книге Второзаконие 32:46. На наших сердцах пишется Тора. Это-Божьи наставления или законы. Многие верят, что Божья Тора была отменена. Они уверены, что она была заменена чем-то лучшим. Автор "послания к Евреям" написал, что проблема старого договора состояла в людях, а не в Божьем Законе" [Евреям 8:1-13] -(прим.перев.).

Вот разбор слова "завет": **G1242** diathēkē (dee-ath-ay'-kay, ди-ат-ай-кей); собственно это

право распоряжения, контракт (в том числе завещание, посмертная воля завещателя); **соглашение**, **договор, договорное обязательство**, завет, наставление, обещание, свидетельство, духовное завещание.

В нескольких следующих стихах Павел либо отвечает на какие-то заданные ему вопросы, либо сам ставит вопросы с тем, чтобы изложить свою точку зрения. Поскольку у нас нет письма, на которое он отвечает, мы не можем знать это наверняка. С этого места мы начнем следующее занятие.

Надеюсь, теперь вы видите, как открываются ваши глаза на некоторые вещи. Давайте просто немного отойдем и еще раз посмотрим на то, что раньше считали само собой разумеющимся. Давайте пересмотрим установки, которые были буквально вбиты в нас. Это то, что было проповедано нам и что мы принимали за чистую монету. Мы не были верийцами. Мы не исследовали Писания так, как должны бы были.

Если бы мы изучали Писание, никто из нас не был бы уловлен в ловушку Христианского воскресного богослужения. Мы принимали все, что нам давали, за чистую монету. Мы плыли по течению. Большинство из нас на самом деле не читали Библию. Мы читали те места, которые нам говорили открыть. Откройте здесь, откройте там. Мы делали несколько заметок по указанным местам Писания. Мы их читали. Мы что-то записывали. Мы просматривали свои записи. Так нас водили по нашим Библиям из одного места в другое. Но нашли ли мы время для того, чтобы просто отложить в сторону все то, что узнали, все то, чему нас учили? Нашли ли мы время просто прочесть Библию, попросив Святого Духа о руководстве и наставлении?

Многие из нас этого не сделали. Будем честными. Если бы мы сделали это, то не попались бы в ловушки из-за того, в чем были воспитаны. Некоторые из нас воспитывали на этом своих детей. Мы отдали свои деньги. Мы отдали свои таланты. Мы пролили свой пот, свои слезы и потратили свою энергию. Мы втягивали в это других. Мы неистово восторгались этим. Теперь мы из этого вышли. Мы потратили все это время, все эти деньги, всю эту энергию, все эти усилия, потраченные на свидетельства и приглашения других. Мы поддерживали это и вовлекали в это свои семьи. Мы мирились с путаницей, которую вносили в наш разум люди, говорившие нам: "Не покупайтесь на это. Не слушайте тех людей. Они обманывают вас. Это от дьявола, вас нужно избавить от него. Вы — антихрист."

И вот теперь вы здесь. Как вы сюда попали? Вас привели сюда. Кто привел вас сюда? Мы. Цель того, что мы говорим сегодня, и того, что я пытаюсь сделать — не заставить вас сомневаться в Отце. Она в том, чтобы побудить вас пересмотреть то, что вы принимали на веру, считая, что правильно все понимаете.

Теперь будьте верийцами. Исследуйте Писание. Проверьте, соответствует ли истине то, что я говорю. Я даю вам информацию, тексты Писаний, ссылки. И если вы примените принципы, которыми я с вами делюсь, то поймете, что все это обосновано и действенно. Если будете делать то, что я говорю, никто и никогда вас больше не введет в заблуждение. Никто и никогда. Аминь.

# Краткое содержание занятия 46.

### Основные положения.

- 1. Принцип "сопоставления упоминаний" это принцип, согласно которому определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопоставления с другим стихом или группой стихов.
- 2. Сопоставление и противопоставление применяются при рассмотрении духовных, символических тем (таких, как скрижали каменные и скрижали сердца).
- 3. И еще раз: нет такого понятия, как "духовный Израиль".
- 4 .Каменные скрижали были написаны перстом Божьим. Скрижали сердца пишутся Святым Духом.
- 5. Закон показал людям смерть. До Закона люди не знали, что грешили.
- 6. Закон был дан Святым Духом. Нельзя отделить Закон от Святого Духа, давшего Закон.
- 7. Конечная цель чьего-то исправления приведение его в правильные отношения с Отцом. Не осуждение и не пинки, чтобы заставить его чувствовать себя плохо. Речь идет о восстановлении.
- 8. Разные варианты толкования Библии существуют из-за того, что ее толкуют на основе собственных теологии и мнений, а не на основе правильной фундаментальной герменевтики.
- 9. Термин "завет" не означает собрание книг.
- 10. Оригинал *1 Послания Коринфянам* утрачен. *1 и 2 Послания Коринфянам* являются фактически 2 и 3 Посланиями Коринфянам.
- 11.У многих людей рабский менталитет. Они хотят, чтобы им кто-то указывал, что делать.
- 12. Каждый нееврейский учитель Торы вышел из нееврейской среды. Еврейские учителя Торы пришли из иудаизма.
- 13. Нельзя отказаться от Торы. Если вы так поступите, ваше имя будет вычеркнуто из Книги Жизни Агнца.
- 14.Мы многое принимали на веру, даже не задавая вопросов и не подвергая это сомнению. Читая Писание, мы должны задавать вопросы.

# Семь основных областей, в которых используется сопоставление и противопоставление:

1. Принципы

5. Места

2 События

6 Пророчества

3 Символы

7 Притчи

4 Персонажи

# Упражнения для повторения.

- 1. Подготовьте объяснение сцены рождения Христа для того, кто еще не знает Торы или не религиозен. Включите сюда такие элементы, как волхвы, пастухи, ангелы и животные. Посмотрите, где они упоминаются в Писании, чтобы обратить внимание слушателя на то, насколько маловероятно, чтобы все они появились у яслей вместе.
- 2. Есть ли у вас краткая речь презентация мессианской веры? Можете ли вы за две минуты сжато изложить, что значит верить так, как вы? Запишите это словами, упорядочив и кратко сформулировав мысли, захлестывающие ваш разум.

(1 **Петра 3:15**) "Господа Бога святите в сердцах ваших; будьте всегда готовы всякому, требующему у вас отчета в вашем уповании, дать ответ с кротостью и благоговением:"

Какова предпосылка этого стиха? (Здесь самое время применить правило "5 стихов до и 5 стихов после." Проверьте его.)

| запишите свою речь-презентацию здесь: |
|---------------------------------------|
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |
|                                       |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

(1 = Я не согласен 10 = Я полностью согласен)
Цели:
1. Я умею объяснять порядок применения принципа "сопоставления упоминаний" в отношении символов.
1. ○ 2. ○ 3. ○ 4. ○ 5. ○ 6. ○ 7. ○ 8. ○ 9. ○ 10. ○
2. Я способен преподавать послания как особую литературную форму текстов, посвященных конкретным проблемам, и объяснять их связь с другими, в том числе неизвестными посланиями этого же автора.
1. ○ 2. ○ 3. ○ 4. ○ 5. ○ 6. ○ 7. ○ 8. ○ 9. ○ 10. ○

# Чему я научился на этом занятии:

Мои записи.



# Подготовка учеников. Занятие 47.

# Принципы толкования — принцип "сопоставления упоминаний" (часть 3).

Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Объяснять, как глубже понять принцип "сопоставления упоминаний" при работе с символами.
- Объяснять порядок применения принципа "сопоставления упоминаний" при работе с библейскими текстами о персонажах, местах и пророчествах.
- Объяснять использование противопоставлений в Писании.

наблюдаю некий феномен, особенно среди мессианских верующих. Мессианские верующие и верующие "Hebrew Roots/Иудейские Корни" по какой-то причине не делают одной вещи (оговорюсь, что не все из них). Если говорить о практическом исполнении Торы, то первое, что сделал Иехова, это установил место общения между Ним и Его народом. Он основал то, что называется "скиния". В скинии была часть, жизненно важная для людей, чтобы поддерживать и правильно строить их отношения с Отцом. Это был жертвенник, Жертвенник всесожжения. Жертвенник всесожжения был тем местом, к которому люди приходили и приносили свои жертвы Иехова.

По Торе, пожертвование такая же важная тема, как и любая другая. Нельзя эффективно ходить с Иехова, ничем не жертвуя. Это просто так не работает. Кстати, когда дети Израиля должны были предстать пред Ним, было одно условие. Никто не должен был предстать перед Ним с пустыми руками. Те из вас, кто знаком с моим учением об истинном поклонении ("Истинное поклонение", True Worship) знают, что без этого невозможно поклоняться. Истинное поклонение требует жертвы. Действительно требует. Истинное поклонение требует этого. Вы не можете поклоняться Отцу без пожертвования.

И тем не менее, это одна из тех тем, которой в мессианском сообществе не хотят касаться. Они не хотят об этом говорить. Они не хотят обсуждать ее. Но дело в том, что мы должны решать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См. наши учения на сайте www.ArthurBaileyMinistries.com/teachings/all-arthur-bailey-teachings/

эту проблему. Если мы не обращаемся к этим проблемам, особенно к вопросу истинного библейского процветания, то невозможно праведно ходить с Иехова и достичь процветания. Это не тема сегодняшнего занятия, но я просто нахожу это действительно странным явлением среди мессианских верующих. Это один из вопросов, который решен в христианской церкви. Христиане, католики, мормоны, адвентисты — все те, кого мы склонны осуждать. Что касается "верующих, соблюдающих Тору", то в этом вопросе они, по моему мнению, "не дотягивают". Хотя он имеет ключевое значение.

Мы не собираемся замалчивать его. Не будем тратить на разговоры об этом много времени, но мы должны обсудить его, потому что если не сделаем этого, то знаете, что случится с вами? Даже если вы не понимаете, как правильно предстать перед Всевышним, вы все равно предстанете перед Ним тем или иным путем. Есть путь ропота и многочисленных жалоб. Удивительно, насколько люди Торы уверены, что имеют право говорить все, что угодно, ругать то, с чем не согласны. Они думают, что могут критиковать и осуждать людей, которые не следуют их "Иудейским Корням".

Дело в том, что наши уста и наши слова имеют огромную силу. Судя по тому, что говорят многие люди, они в буквальном смысле выставляют себя перед Всемогущим в плохом свете. Именно так. Они проклинают себя. Они проклинают свои семьи. Они навлекают проклятия на самих себя. И при этом у них хватает наглости пытаться затыкать рот тем, кто начинает говорить о пожертвованиях, о десятине, о жертвах, о хождении в благословениях и в процветании. Они так поступают несмотря на то, что каждый из нас, без исключения, должен иметь страстное желание в исполнении Божьих обетований-ходить по жизни в Его благословениях и обетованиях.

Мы так настойчиво говорим об этом не потому, что хотим заставить вас жертвовать. Но мы хотим, чтобы вы были благословенны и имели возможность для ваших приношений. Слишком много людей, жертвуя, делают это не по Слову. И они не видят результатов своих приношений. Именно поэтому люди разочаровываются в своих жертвоприношениях. Они впадают в уныние. Есть те, кто говорит: "Поддержите нас. Поддержите нас. Поддержите нас. Жертвуйте, жертвуйте, жертвуйте, жертвуйте, жертвуйте, жертвуйте, товорить о благосостоянии

Так что, если не хотите преуспевания, просто напишите мне, чтобы я знал об этом.

# Принцип "сопоставления упоминаний".

Как мы уже отмечали, определение принципа "сопоставления упоминаний" гласит, что это принцип, согласно которому, определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопоставления с другим стихом или группой стихов. "Сопоставлять" означает свести тексты воедино, чтобы исследовать их взаимоотношение, особенно с целью установления их совпадения или расхождения, их сходных или различающихся моментов.

"Противопоставлять" означает рассматривать вместе тексты, которые сильно отличаются друг от друга, хотя и относятся к одной и той же категории или классу, для того, чтобы ярче

высветить различия в них.

В принципе "сопоставления упоминаний" эти слова обозначают группирование текстов, посвященных определенной теме, чтобы прояснить толкование каждого из них путем сопоставления или противопоставления. Поэтому этот принцип можно рассматривать как неотъемлемую часть принципа контекста в той части, где он гласит, что Писание толкует Писание ("соображая духовное с духовным").

(1 **Коринфянам** 2:13) "Что и возвещаем не от человеческой мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святого, соображая духовное с духовным."

Как мы убедились, сами авторы Библии в своей работе применяли литературный метод сопоставления и противопоставления. Мы начали говорить о семи основных областях, в которых использовалось сопоставление и противопоставление:

Принципы
 Места

2. События 6. Пророчества

Символы
 Притчи

4. Персонажи

Сегодня мы продолжим эту тему, начав с символов и далее перейдем к персонажам, местам, пророчествам и притчам. Мы изучаем сопоставление всех этих текстов. Мы сравниваем описания и упоминания принципов, событий, символов и персонажей. Мы видим, как их описывают в разных стихах. Это поможет нам прийти к полному пониманию тех случаев, когда тексты из Танаха цитируются в Новом Завете (в Брит Хадаша). Мы рассмотрели один такой случай.

"И как было во дни Ноя..."

Когда мы начали говорить о днях Ноя и о том, как все происходило в те дни, Иешуа сказал, что все будет точно так же и в дни перед пришествием Сына Человеческого. Люди будут жениться и выходить замуж. Они будут продолжать жить так, как будто у них все в порядке.

Разница между нами и миром состоит в том, что мы знаем, что день пришествия Мессии настанет. И мы живем соответственно. Мы можем видеть это в своей повседневной жизни в этом мире сегодня, когда пытаемся служить людям и говорить им, как это делал Ной. Ной делал это в течение 120 лет. Он проповедовал и проповедовал, проповедовал и проповедовал.

Вы должны кое-что понять. У Ноя и его жены была семья. У Ноя были братья. У Ноя была мать. У Ноя был отец. У жены Ноя были мать, отец и, возможно, сестры и братья. И все же, несмотря на все проповеди Ноя, их слушали только его жена, его сыновья и их жены. Жены его сыновей пришли от своих матерей и отцов. Возможно, у них были братья и сестры. У них были большие семьи. Эта ситуация ничем не отличалась от нашей сегодняшней. И иногда, сопоставляя ее со сказанным Иешуа, мы понимаем, что все будет происходить точно так же.

Я твердо убежден, что Ной проповедовал своим родителям, и все же его родителей не было в том Ковчеге. Я твердо убежден, что если у Ноя были братья и сестры, он проповедовал и им, и все же их не было в том Ковчеге. Я твердо убежден, что родители жен сыновей Ноя слышали его проповедь, и все же их не было в том Ковчеге.

Что касается принципа "сопоставления упоминаний", то мы сейчас сопоставляем нашу ситуацию с ситуацией во дни Ноя. Однако мы очень отдалены от дней Ноя. Вы когда-нибудь задумывались о том, что у Ноя были родители? У его невесток были родители. Они, наверное, думали, что этот человек спятил — точно так же, как думают твои родные, твоя семья, твои братья и сестры, твоя мама, твой папа, даже твои дети. За Ноем, по крайней мере, пошли хотя бы его сыновья. У некоторых из нас даже наши собственные дети покидают нашу лодку. Я не пророчествую это. Я призываю всех своих — каждого из моих сыновей, каждую из моих дочерей, и каждого из их детей.

Исследуя некоторые символы с помощью сопоставления и противопоставления, мы видим, что этот метод можно использовать и при изучении символических текстов.

В следующих стихах мы рассмотрим, как Павел отвечает на некоторые вопросы. Это один из аспектов, при изучении которого мы, начиная исследовать послания Павла, должны спросить: "О чем здесь говорит Павел? Почему он так говорит? С чем мы можем это сравнить?"

Обратите внимание на то, что авторы Нового Завета взяли несколько посланий Павла и попытались собрать воедино его теологию. Якобы то, что он сказал в *Послании к Галатам* должно относится ко всем. Нет. Он написал галатам потому, что в Галатии были конкретные проблемы. Когда мы говорим о написанном в Галатию и читаем то, что он написал в Коринф — люди не понимают, что это было для церквей Галатии. Галатия была регионом. Это был не город.

Мы думаем, что речь идет о нескольких общинах, а не только о коринфской или филиппийской. Но здесь мы имеем дело с конкретными городами. Говоря о том, что пишет Павел, мы видим, что он либо отвечает на заданные ему ранее вопросы, либо поднимает вопросы для обоснования собственной точки зрения. Поскольку у нас нет письма, на которое он отвечает, то мы не можем знать наверняка, что именно в нем было написано.

Проблема христианства состоит в том, что оно твердо уверено в абсолютной полноте Библии. Да, в Библии есть то, что является абсолютно полным. Но если я написал вам письмо, а затем вы ответили на это письмо, и сохранился только ваш ответ (а не письмо, написанное вам мною), то эту переписку приходится расшифровывать. Придется толковать то, что я писал на основе ответного письма (если нет моего письма).

Мы подошли к тому моменту, когда действительно можем сказать, что не совсем уверены в этом. Вот что говорил Петр. Петр сказал, что Павел написал некоторые вещи, которые невежественные и необразованные люди исказили. Это было сложно для понимания. Вот о чем написал апостол Петр. Петр сказал, что Павел написал нечто трудное для понимания. Вероятно, кое-что и из того, что Павел говорит здесь — и обратите внимание, я сказал "вероятно". Отчасти написанное Павлом становится трудным для понимания потому, что у нас есть лишь часть его переписки.

Как можно восстановить всю картину только по ответу? У вас даже нет заданного вопроса. Мы можем предположить, что он либо отвечает на какие-то заданные ему вопросы, либо сам задает вопросы, чтобы обосновать свою точку зрения. Давайте посмотрим:

(2 Коринфянам 3:7-9) "Если же служение смертоносным буквам, начертанное на камнях, было так славно, что сыны Израилевы не могли смотреть на лице Моисеево по причине славы лица его преходящей, - то не гораздо ли более должно быть славно служение духа?"

Это вопрос с вопросительным знаком в конце.

"Ибо, если служение осуждения славно, то тем паче изобилует славою служение оправдания."

Здесь Павел задает вопрос, но при этом он на что-то отвечает. Посмотрите внимательно, он говорит: "Если же." Здесь от него требуется ответ на что-то. Затем он задает вопрос. Знаете, как иногда отвечают вопросом на вопрос?

(2 Коринфянам 3:10-13) "То прославленное даже не оказывается славным с сей стороны, по причине преимущественной славы последующего. Ибо, если преходящее славно, тем более славно пребывающее. Имея такую надежду, мы действуем с великим дерзновением. А не так, как Моисей, который полагал покрывало на лице свое, чтобы сыны Израилевы не взирали на конец преходящего."

Это понятно? Это было понятно людям, получившим письмо, потому что они знали, о чем он говорит. Он подключает нас к разговору. Он ведет нас назад. Теперь мы говорим о Моисее. Когда мы возвращаемся к сказанному в Торе, то видим, что когда Моисей вошел в присутствие Иехова, его лицо сияло. Почему оно сияло? Потому что он был во славе. Оно сияло, потому что он был во славе. Слава сошла вместе с ним. И теперь Слава Иехова исходит от него настолько мощно, что он должен был чем-то накрыться. Он должен был накинуть на себя какой-то покров.

Современные христиане и мессианские верующие видят "покров" и считают, что это покрывало для головы. Ну, если бы на вас была настолько мощная слава, что люди не могли бы выносить ее в вашем присутствии, это было бы похоже на эффект взгляда на очень яркий свет. Чтобы оставаться в присутствии людей, Моисей должен был чем-то укрыться (но ослеплен был их разум).

(2 **Коринфянам 3:14-15**) "Но умы их ослеплены: ибо то же самое покрывало доныне остается неснятым при чтении Ветхого Завета, потому что оно снимается Мессией. Доныне, когда они читают Моисея, покрывало лежит на сердце их."

О чем он говорит? Сам Моисей не нуждался в покрове. Но поскольку они были ослеплены его присутствием, он перевел это на другой уровень. Он говорит, что люди были не просто ослеплены присутствием Моисея. Их разум был слеп к Слову Иехова. Они не обратили внимания на это Слово. "Я закрыл лицо покровом, но они все равно не слушали."

Павел говорит, что сейчас Отец призвал нас - нам не нужен Моисей. Явился более великий,

чем Моисей. Люди, которые равняют Моисея с Иешуа, делают это на основе традиции и религии. Вот что они начали проповедовать: традиции и религию, основанные на их собственном толковании. Это стало причиной, по которой люди не поняли того, что на самом деле сказал Иехова.

Иешуа пришел и сказал: "Послушайте. Давайте начнем сначала, потому что вы настолько сильно извратили слово Иехова. Вы прибавили к нему. Вы отняли от него. Вы создали все эти традиции. Вы лишили Слово силы. Теперь пришел Я. Второй Адам, Само Слово должно было прийти и показать, как это Слово должно было жить, если бы сохранилось в первоначальном виде. Это означает, что теперь договор должен быть обновлен."

Почему? Потому что люди нарушили его.

Вот что я наблюдаю сегодня. *Фейсбук* может буквально отравлять. Туда люди извергают из себя массу всего, показывающего их невежество и недостаток знаний. Некоторое из того, что люди пишут (предположительно, люди, знакомые с Торой), абсолютно нелепо. *Фейсбук* - отличный инструмент, но он также дал людям средство для распространения псевдоинформации, которая вводит в заблуждение других.

Я мог бы целый день отвечать на некоторые из подобных глупостей, но предпочитаю этого не делать. Правда не хочу. Есть обоснованные вопросы, которые задают люди и на которые я должен ответить. Однако я отвечаю и за тех, кто не признает нашего служения. Есть люди, бывшие когдато частью нашего служения и сейчас организовавшие собственное служение. К некоторым вещам, которые они пишут и публикуют, надо подходить с осторожностью. Здесь действительно нужна рассудительность. А некоторые, бывшие частью нашего служения, говорят там совершенно безумные вещи.

Когда они были частью нашего служения, я находил время и пытался исправить их. Но теперь, когда они отошли и отделились от нас, когда решили, что больше не являются частью нашего служения, то это уже не моя ответственность. Когда они говорят что-то такое, за чем, как я замечаю, следует много членов Дома Израиля, я чувствую за это свою ответственность. Не из-за того, что они сказали, а из-за тех людей, с которыми они установили отношения, когда были в нашем служении. Это те, с кем они все еще продолжают поддерживать отношения.

Я могу понять, почему некоторые служители запрещают общаться с теми, кто покинул их служение. Но я не собираюсь так делать. Это взрослые люди. Если у вас недостает проницательности, чтобы понять происходящее, тогда вам нужно начать слушать. Я пытаюсь дать вам инструменты и помочь распознать подобные вещи, но некоторые просто впадают в религиозный образ мышления.

 $\Phi$ ейсбук предоставил платформу всем, и слава Богу Иехова за это! Я так благодарен за  $\Phi$ ейсбук. Я благодарен за Tвиттер. Я благодарен за H благодарен

Библия говорит, что времена будут настолько сложными, что, возможно, даже избранные... Не совершайте ошибку, поддерживая отношения с бездуховными (плотскими) людьми (если сами не относитесь к ним). У плотских людей есть одна особенность. Они стремятся "сбиваться в стаи", притягивая себе подобных. Если вы не пытаетесь исправить это, если без разбора ставите лайки, на все говорите "аминь", говорите "проповедуй это, сестра" и "проповедуй то, брат", то в вас тоже может быть такая черта.

Библия говорит, что нужно знать тех, с кем трудитесь. Есть лжебратья. Есть лжесестры, а также лжепророки, лжеапостолы, лжепастыри, лжеучителя и лжеевангелисты.

Антихрист уже в этом мире. Если вы не знаете как правильно разбирать Слово, то можете столкнуться с кем-то, видящим разные сны и говорящим все, что угодно. Нужно знать людей. Вы должны знать их.

(2 Коринфянам 3:15-17) "Доныне, когда они читают Моисея, покрывало лежит на сердце их; Но когда обращаются к Господу, тогда это покрывало снимается. Господь есть Дух; а где Дух Господень, там свобода."

Вот что я скажу вам. Нельзя манипулировать людьми. Нельзя им указывать, с кем общаться, а с кем нет. Люди должны быть достаточно взрослыми и зрелыми, чтобы самим понимать это. Наша обязанность — не пытаться защититься от людей. Мы должны быть вооружены. Если мы будем вооружены, то сможем различать. Мы сможем узнавать. Мы сможем отличать праведное от неправедного. Отличать святое от оскверненного и чистое от нечистого.

Я мог бы уделить этому время, но давайте лучше пойдем дальше.

(2 **Коринфянам 3:18**) "Мы же все, открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Духа Иехова."

# Персонажи.

Теперь перейдем к некоторым сопоставлениям, связанным с персонажами, при описании которых библейские авторы использовали сопоставление и противопоставление. В *1 Коринфянам* 15:45-48 первый Адам противопоставляется последнему Адаму (Иешуа).

Мы должны понять вот что. Говорят, что человек был сотворен по образу и подобию Иехова. Послушайте. Только Адам был создан по образу и подобию Иехова и никто другой. Вы не были созданы по образу и подобию Иехова. Сейчас мы имеем образ и подобие Иехова, пребывающие в нас потому, что мы — потомки Адама. Адам был сотворен. Мы были рождены. Вот так все просто

Вот в чем суть. Адам — единственный сотворенный человек. Для этого не потребовалось отношений между мужчиной и женщиной. Адама не вынашивали девять месяцев. А всех остальных вынашивали. Согласно Библии:

**(Бытие 5:1)** "Вот родословие Адама: когда Бог сотворил человека,..."

Здесь слово "человек" — это Адам:

"по подобию Божию создал его, мужчину и женщину сотворил их, и благословил их, и нарек им имя Адам (человек), в день сотворения их."

Каким именем была названа Ева? Это имя было "Адам." Он нарек **им** имя "Адам". Это Адам дал Еве имя "Ева" (не Бог Иехова).

(**Бытие 5:1-3**) "Вот родословие Адама: когда Бог сотворил человека, по подобию Божию создал его, мужчину и женщину сотворил их, и благословил их, и нарек им имя: Адам (человек), в день сотворения их. Адам жил сто тридцать лет, и родил сына по подобию своему, по образу своему, и нарек ему имя Сиф."

Вы видите это? По чьему образу и подобию был рожден Сиф? Адама. То же самое относится к Каину и Авелю, за исключением того, что Авель был умерщвлен, а Каин был изгнан. У них родился еще один ребенок. Сиф рожден по образу и подобию кого? Адама. Он не был рожден по образу и подобию Иехова. Только Адама. Когда я говорю "Адам", я имею в виду и мужчину и женщину. Только они были сотворены по образу и подобию Иехова. Все остальные родились по образу и подобию своих родителей: мертвыми. Они рождаются мертвыми.

Вот почему мы должны родиться заново. Мне все равно, даже если ты самый святой человек на планете. Ты не можешь стать святее Адама и Евы. Они были самыми святыми людьми на планете. Они были единственными. Они были сотворены по образу и подобию Святого.

(1 Коринфянам 15:45-49) "Так и написано: "первый человек Адам стал душею живущею"; а последний Адам есть дух животворящий. Но не духовное прежде, а душевное, потом духовное. Первый человек - из земли, перстный; второй человек - Господь с неба. Каков перстный, таковы и перстные; и каков небесный, таковы и небесные. И как мы носили образ перстного, будем носить и образ небесного."

**Как Павел называет Иешуа? Он называет Его "последний Адам".** Он сравнивает Иешуа с Адамом. Он говорит, что физический, душевный Адам пришел перед духовным Адамом. Мы видим это по процессу творения, потому что первый Адам был сотворен из праха земного, из обычного праха земного. Затем Иехова вдохнул в Адама Свой Дух и Адам стал живым существом.

Павел объясняет некоторые вещи, касающиеся Адама, который пал. Иешуа искупил падение Адама. Таким образом, Иешуа можно сравнить с Адамом в том, что Адам был сотворен Иехова. Иешуа был рожден от Духа. Не было физического, естественного человеческого семени, которое привело бы к рождению Иешуа. Это была только работа Духа, сверхъестественная работа. Он пришел через женщину, но без помощи мужчины. Такого никогда раньше не происходило. И никогда больше не произойдет.

Конечно, то же самое можно сказать и об Адаме. Адам был единственным, кто был сотворен. Этого никогда не делалось раньше и никогда не будет сделано снова. Поэтому это и есть **сопоставление** (сравнение).

(1 Коринфянам 15:47-49) "Первый человек - из земли, перстный; второй человек - Господь с неба. Каков перстный, таковы и перстные; и каков небесный, таковы и небесные; И как мы носили образ перстного, будем носить и образ небесного."

О чем здесь говорит Павел? Он говорит, что мы рождены из земли (перстными). Когда мы рождаемся заново, то рождаемся свыше, с неба. Итак, где же ваше сердце?

(Колоссянам 3:2) "О горнем помышляйте, а не о земном."

Мы очень сосредоточены на том, что под небесами, на том, где за все отвечают деньги. В Царстве же деньги не решают ничего. Только вера. Небеса откликаются на веру, а не на деньги. Нельзя купить Святой Дух. Есть примеры тех, кто пытался это сделать. Но Дух купить нельзя. У вас нет таких денег, чтобы заплатить за запись вашего имени в Книгу.

(1 Коринфянам 15:49) "И как мы носили образ перстного, будем носить и образ небесного."

Почему? Потому что прежде чем родиться заново, мы рождаемся от плоти и крови. Мы рождены на Земле. Суть в том, что любящие землю, любящие этот мир становятся врагами Неба. Они становятся врагами. Как же так?

Так происходит потому, что если мы любим мир, то никогда не дадим развиться процессу своего духовного возрождения и рождения свыше. Одно из величайших препятствий достижению нами духовной зрелости называется "религия". Религия служит плоти. Она не служит духу человека. Религия старается угодить плотскому, а не служить духовному. Духовному служит Дух. Плотское жаждет мирских благ. Духовное вожделеет того, что дает Дух.

Вы поймете, что те, кто претендует на духовность, на самом деле принадлежат к миру, просто слушая их речи:

(Матфея 12:34, Луки 6:45) "...Ибо от избытка сердца говорят уста."

Если вы небесный человек, если вы человек духовный, ваши слова будут отражать это. Это будет проявляться в ваших словах.

Нельзя игнорировать то, что говорят люди. Конечно, если вам хочется, то можно, но при этом вы упустите возможность узнать, что это за человек, потому что это проявится в его словах. Хотя он может сказать: "Ну, я просто притворялся, я просто пошутил, я просто дурачился."

Взрослея, мы избавляемся от глупости. Мы избавляемся от глупых насмешек, глупых шуток. Это не значит, что у нас пропадает чувство юмора, и мы начинаем говорить только строгим библейским языком. Я не это имею в виду.

Но наша речь — это речь назидательная. Это речь веры. Мы не несем в своей речи негатив. Не сеем сомнений. Мы не провозглашаем смерть. Мы говорим о жизни.

Итак, рассматривая это сравнение мы видим следующее:

| Первый Адам                                                                      | Последний Адам                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| Естественная живая душа Земли,<br>Земной.<br>Образ человека.<br>. Первый человек | Духовный,<br>Животворящий Дух.<br>Господь с Небес<br>Образ Небесного.<br>Второй человек |

Первый Адам был физическим, живым человеком. Последний Адам: хотя Иешуа и был из плоти и крови, он ходил в Духе. Адам жил физическим миром. Адама волновало, что он может есть, трогать, ощущать и что может видеть. Иешуа жил по вере.

Первый Адам был от Земли. Последний Адам был дух животворящий (Иешуа).

Первый Адам был земным. Последний Адам был с Небес.

Первый Адам был образом человека. Последний Адам был образом небесного.

Первый Адам был земным, первым человеком. Последний Адам — это второй человек.

Итак, Адам был первым. Иешуа был вторым. А что насчет всего того, что было между ними? Это часть истории Царства. Это часть истории, потому что Иешуа соединяет. Иешуа — Тот, о Ком пророчествовали. Соединив точки, ведущие назад, мы увидим, что Он именно Тот, о Ком предвещали пророчества, о Ком говорили, Пророк, о котором говорил Моисей. Он Тот, кого ожидает Израиль. (Но, простите, Он уже пришел. А для многих Он еще не приходил.)

Если посмотрим *Римлянам* 5:12-21, то там говорится то же самое:

(**Римлянам 5:12**) "Посему, как одним человеком грех вошел в мир, и грехом смерть, так и смерть перешла во всех человеков, потому что в нем все согрешили."

Как грех вошел в мир? Одним человеком. Теперь поймите вот что. Он дал **им** имя Адам. Адам и Ева были командой. Они были едины. Проблема в том, что они думали раздельно. Что там говорится? "Двое станут одним." Почему? Потому что они начинали как одно целое. Иехова разделил их, а теперь они должны снова стать едины.

Если бы Иехова создал другую пару, эта пара произошла бы не от Адама. Если бы Иехова творил каждого человека - вместо того, чтобы дать вам мать и отца, Иехова брал бы прах из земли и творил вас из него. И каждый человек был бы личностью уникальной, созданной-по-образу-и-подобию Божьему. Никто не нес бы на себе вины и не страдал бы от последствий действий кого-то другого.

Но поскольку были только один Адам и одна Ева, все остальные произошли от них. Таким образом, через ДНК вина за преступление была передана всему роду. Мы виновны по умолчанию. Это не наша собственная вина. И это хорошая новость, особенно для тех, у кого было ужасное детство. Это хорошая новость для тех, кто вырос в ужасном доме. Это была не ваша вина. Нельзя взять на себя вину за действия своих родителей.

К сожалению, многие из нас вырастают и повторяют именно то, чему научились и что нам не нравилось. В моем отце было то, что я просто ненавидел. Ребенком я поклялся, что никогда не буду таким. Я вырос и стал точно тем, кого ненавидел. Вот кем я стал — тем, кого ненавидел. Я презирал того себя, каким стал, потому что видел себя, отца и маму. Помимо разных таких "вещей", они, как и многие из вас, пытались делать все возможное из того, что имели.

Мои родители не виноваты. И это не вина их родителей. И не вина родителей их родителей. Это восходит к тому патриарху семьи, который решил, что они не будут учить Торе детей. Мы можем отследить это вплоть до того человека.

Скажу вам одну вещь. Как афроамериканец, чьи предки были рабами, я имею гораздо больше прав на оправдание, чем мои белые братья и сестры, чьи родители были рабовладельцами. Я мог бы сказать (если бы захотел): "Ну, даже если бы я проследил весь путь от начала, если бы мои предки никогда не были привезены из Африки... "Некоторые сожалеют по этому поводу.

Я не отвечаю за действия моих родителей. Я отвечаю за свои действия. Если мне не нравятся мои действия, я могу их изменить.

Не надо винить других. Мы сами так поступаем. "Я точно такая, как моя мама" "Я такой же, как мой отец." И это ты собираешься сказать Иехова? Это то, что ты собираешься сказать Ему? "Кто твой папа? Судя по твоему признанию, это не Я. В озеро!"

Как сказал Иешуа: "За кого почитают Меня люди?" Вам лучше разобраться в себе самих.

(**Римлянам 5:13**) "Ибо и до закона грех был в мире; но грех не вменяется, когда нет закона..."

Мне жаль людей, у которых нет Закона. Если у вас нет Закона, то вы даже не знаете, что такое грех. Вы можете сказать, что большинство людей в мире не знают, что такое грех. Они не имеют понятия об этом, потому что до тех пор, пока им это нравится...

О масштабах обмана свидетельствует тот факт, что есть проповедники в блуде, есть проповедники прелюбодействующие. И если проповедники прелюбодействуют, то представьте, какой будет их община. Это просто чистое беззаконие.

В общинах есть прихожане, которые живут вместе, как будто состоят в браке, но при этом не женаты. Есть пастора, которые учат Слову Божьему и при этом являются гомосексуалистами, лесбиянками, бисексуалами и трансгендерами. Разве это не порочно?! Они лишены суда, потому что не заботились иметь Бога в разуме и в сердце, и Он предал их превратному уму, делать непотребства, ведя беззаконную, греховную жизнь.

Знаете, что это такое? Когда Иехова предает кого-нибудь нечестивому уму, то это проявление благодати во всей ее полноте. Какая же это благодать? Это благодать, потому что Иехова говорит: "Слушай, ты будешь гореть в аду в будущей жизни. Так что можешь пока и дальше наслаждаться этой."

Он переводит их в разряд нечестивцев. Он освобождает их от осуждения, чтобы они могли наслаждаться своим образом жизни. Затем они совершают ошибку, пытаясь навязать нечестивый, безбожный, грязный образ жизни всем остальным. Причина, по которой они хотят сочетаться браком кроется в том, что такой брак будет означать принятие их Богом (как они считают). "Ну, по крайней мере, я не блудник. По крайней мере, я замужем за своим "партнером."

Брак — это институт, установленный Богом. Если удастся заставить государственные власти и священников Иехова (Бога) утверждать подобные браки, это будет фактически освящением нечестивых союзов. Это уже последний рубеж. Когда президент Соединенных Штатов, выступая, санкционирует однополые браки, это просто открывает шлюзы ада, позволяя каждому делать все, что заблагорассудится. Каждый мужчина, каждая женщина могут делать все, что захочется.

Вот что происходит на самом деле. Сегодня вы можете столкнуться с этим в любой общине. Люди боятся высказываться, потому что, ну конечно же: "А где же любовь Иехова?" Вот это любовь. Именно по благодати Господа такие нечестивые люди предаются их превратному уму.

А для тех, кто не является гомосексуалистом, лесбиянкой, трансгендером или бисексуалом, но кто отвергает Закон, если вы отвергаете Закон, то по каким критериям судит Иехова? На каких параметрах основывается Его решение? Вот почему Он дал Закон.

Вернемся к *Римлянам 5:13*.

**Грех был в мире и до Закона, но грех не вменяется, когда нет Закона.** Иехова говорит: "Послушайте, вы, ребята, умираете направо и налево и даже не знаете, что нарушаете принципы Царства Небесного, Небесные стандарты. Поэтому Я должен дать вам некоторые законы. Я должен дать вам некоторые законы, чтобы вы знали, что правильно, а что неправильно."

Люди не отличали добра от зла. И знаете, до чего это их довело? До потопа. Их неправедная жизнь, несмотря на то, что они и не знали ничего лучшего, вынудила Иехова уничтожить всех до единого, за исключением восьми человек. Представьте себе мир, населенный сотнями миллионов, и только восемь человек выжили. А теперь обратите внимание на то, о чем говорит Павел:

(**Римлянам 5:14**) "Однакоже смерть царствовала от Адама до Моисея и над несогрешившими подобно преступлению Адама, который есть образ будущего."

Когда Моисей пришел и Иехова дал народу Закон, Он остановил смерть на ее пути! Смерть в рядах его народа была результатом нарушения Закона. Раньше им нечем было остановить смерть. Закон остановил смерть. Смотрите, какова плата за грех?

## Смерть. Что такое грех? Грех — это преступление Закона.

В том потопе погибли и некоторые люди, не нарушившие Закон. Почему? Потому что не было никакого Закона. Можно сказать, что по мирским меркам они были праведными людьми и все же погибли во время потопа. Знаете что? Нужно понять вот что. Люди часто повторяют: "Закон пришел через Моисея, но благодать и истина пришли через Иешуа." Именно благодать Иехова заставила Ноя проповедовать 120 лет, хотя Иехова знал, что люди отвергнут Его послание.

"Но почему же, Иехова, ты заставлял бедного Ноя проповедовать 120 лет, если знал, что они отвергнут послание?"

"Ну что ж, Я скажу вам, почему Ной проповедовал 120 лет. Это было для того, чтобы никто, ни один человек, никакой человек не мог сказать, что Я беззаконник. Буквально у каждого из них была возможность услышать хорошую новость, но они отвергли ее, поэтому их смерть была на их руках. Она не на Моих руках. Я дал им Слово, а они его отвергли."

### Вот почему Иешуа сказал:

"Послушайте, это Евангелие Царства должно быть проповедано по всей вселенной, во свидетельство всем народам, и тогда..."

Иешуа говорит то же самое, что Иехова сказал Ною. "Ной, проповедуй Евангелие." "Ной, проповедуй Евангелие." Но они не слушают. "Ной, проповедуй Евангелие." Десять лет. Двадцать лет. Пятьдесят лет. Сто лет. Интересно, сколько же людей уже отдали свое сердце Иисусу? Ни одного. Сколько людей призвали имя Иехова? Ни одного.

Иешуа сказал, что точно так же, как во дни Ноя мы должны будем проповедовать от всего сердца, и мы будем это делать, потому что если не сделаем этого мы, то Он найдет для этого кого-то другого. У него есть слуга, несколько слуг. Немногие из них достаточно смелы, чтобы выстоять и говорить людям то, что должны сказать. И они скажут это им. Они столкнутся с гонениями, но скажут то, что должны.

Это Евангелие должно проповедоваться во свидетельство всему миру. Точно так же, как тогда, когда Ной закончил свою 120-летнюю проповедь, Слово Иехова. Он говорил: "Слушайте, ребята. Грядет День Господень. Грядет Судный день. Вы должны покаяться." "Ной, тебе нужно почаще выходить из дома. Ты слишком много времени проводишь в мастерской. Тебе нужно наслаждаться жизнью. Возьми отпуск, Ной." Но Ной не отправился в Диснейленд. Иехова принес Диснейленд Ною.

(**Римлянам 5:14**) "Однакоже смерть царствовала от Адама до Моисея и над несогрешившими подобно преступлению Адама, который есть образ будущего."

Смерть перестала царствовать после того, как был дан Закон. Вместо правителя, она стала врагом, последним врагом, которого нужно победить.

(1 Коринфянам 15:26) "Последний же враг истребится - смерть."

Воцарившаяся было смерть теперь переведена в категорию врагов. Смерть больше не имеет над вами власти. Вот почему Павел в *1 Коринфянам* далее говорит: "Смерть! Где твое жало? ад! Где твоя победа? У тебя больше нет власти." Мы освобождены от закона греха и смерти, а не от Закона Иехова. Именно Закон Иехова избавляет нас от греха и смерти. Почему? Потому что грех и смерть царствуют до закона. Когда был дан закон, он выявил грех и смерть. Понятие греха было определено. Смерть была остановлена.

# Единственными приговоренными к смерти были нарушители Закона.

Аллилуйя! Смерть больше не царствует. Она враг Иехова. Она враг Царства.

(Римлянам 5:15-20) "Но дар благодати не как преступление. Ибо, если преступлением одного подверглись смерти многие, то тем более благодать Божия и дар по благодати одного Человека, Иешуа Мессии, преизбыточествуют для многих. И дар не как суд за одного согрешившего; ибо суд за одно преступление к осуждению, а дар благодати к оправданию от многих преступлений. Ибо, если преступлением одного смерть царствовала посредством одного, то тем более приемлющие обилие благодати в дар праведности будут царствовать в жизни посредством единого Иешуа Мессии. Посему, как преступлением одного всем человекам осуждение, так правдою одного всем человекам оправдание к жизни. Ибо, как непослушанием одного человека сделались многие грешными, так и послушанием одного сделаются праведными многие. Закон же пришел после, и таким образом умножилось преступление. А когда умножился грех, стала преизобиловать благодать."

И затем в следующей главе мы видим:

(**Римлянам 6:1-2**) "Что же скажем? Оставаться ли нам в грехе, чтобы умножилась благодать? Никак. Мы умерли для греха: как же нам жить в нем?"

Вот в чем вопрос. Что он сказал? Никак. Вернемся к нашей таблице:

| Первый Адам                                                        | Второй/Последний Адам                                                     |
|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| Непослушание одного Многие сделались грешниками Смерть в осуждение | Послушание Одного<br>Многие сделались<br>праведными<br>Жизнь в оправдание |

На следующем занятии мы будем говорить о сопоставлении по принципу "сопоставления упоминаний" и о его практическом применении в библейском толковании на примере  $\Pi$ ослания  $\kappa$  Eвреям. Мы рассмотрим противопоставление священства  $\Lambda$ арона священству  $\Pi$   $\Pi$ 0.

Я пытаюсь показать вам, как работает принцип "сопоставления упоминаний". Мы видели его. Мы его читали. Он есть прямо там, в Библии, но мы просто не знали, как он называется. Теперь мы даем ему имя. Так же, как было при Ное (Hoaxe), так все будет и в дни возвращения Иешуа. Мы увидели, что точно так же, как первый Адам принес грех и смерть, второй Адам (Иешуа) принес искупление и жизнь. Аминь.

# Краткое содержание занятия 47.

### Основные положения.

- 1. Истинное поклонение всегда предполагает жертву.
- 2. Наши слова имеют огромную силу. Они несут жизнь или смерть, благословения или проклятия.
- **3.** Принцип "сопоставления упоминаний" это принцип, согласно которому определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопоставления с другим стихом или группой стихов.
- 4. Христиане убеждены в том, что все в Библии является абсолютной истиной. Но в ней есть слова, добавленные людьми.
- 5. Дополнение Торы или убавление из нее умаляют Слово Иехова.
- 6. Не делайте ошибок, связываясь с бездуховными людьми. Знайте тех, кто с вами работает. Отличайте лжебратьев и лжесестер от братьев и сестер истинных. Вы узнаете их по плодам. Вам нужно уметь правильно разбирать Слово Божье.
- 7. Антихрист уже находится в мире.
- 8. Адам был единственным сотворенным человеком (имеются в виду Адам и Ева вместе). Каждый человек после них должен был быть рожден женщиной от мужчины (за исключением Иешуа, про-изошедшего не от мужчины). Поэтому Каин, Авель, Сиф и все остальные люди были рождены по образу и подобию Адама/Евы (падших).
- 9. Павел назвал Иешуа "последним Адамом".
- 10. Мы должны обратить свой разум на то, что вверху, а не на то, что внизу.
- 11. Одно из величайших препятствий духовной зрелости называется религией. Религия служит плоти. Она не служит духу человека. Дух человека взращивается Святым Духом.
- 12. Если ты небесный, духовный человек, об этом будут говорить твои слова.
- 13. Только я сам отвечаю за свои поступки, и никто другой. Я могу изменить свое поведение.
- 14. Отец предаст тех, кто отвергает Его, их превратному уму. Это и есть благодать (милосердие) во всей ее полноте. По сути Он говорит: "В будущей жизни вы будете гореть в огне. Так что пока наслаждайтесь этой своей жизнью."
- 15. Блуд это сексуальные отношения тех, кто не состоит в браке.
- 16. Грех был в мире до прихода Закона, но грех не вменяется там, где нет Закона. Закон показал грех.
- 17. Смерть среди народа Иехова была результатом нарушения Закона. Закон остановил смерть. Грех это преступление Закона. Единственными людьми, приговоренными к смерти, были нарушившие Закон.
- 18. Первый Адам принес грех и смерть. Второй Адам (Иешуа) принес искупление и жизнь.

# Упражнения для повторения.

| 1. Сравнивая первого Адама со вторым/последним Адамом, мы фактически используем противопоставление. Для повторения: противопоставление означает совместное рассмотрение сильно отличающихся друг от друга, но относящихся к одной и той же категории или классу текстов, чтобы ярче высветить различия в них. Каким образом использование противопоставления в данном случае ярче выявляет различия между Адамом и Иешуа? Для ответа определите, к какой именно общей "категории или классу" относятся эти персонажи. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 2. Большая часть урока была посвящена способности различения. Как понимание принципа "со-<br>поставления упоминаний" развивает в вас это качество?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 3. Что особенно важно иметь в виду при изучении любого стиха или отрывка из какого-то послания?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

 Цели:

 1. Я умею объяснять, как глубже понять принцип "сопоставления упоминаний" при работе с символами.

 1. О 2. О 3. О 4. О 5. О 6. О 7. О 8. О 9. О 10. О

 2. Я умею объяснять порядок применения принципа "сопоставления упоминаний" при работе с библейскими текстами о персонажах, местах и пророчествах.

 1. О 2. О 3. О 4. О 5. О 6. О 7. О 8. О 9. О 10. О

 3. Я умею объяснять использование в Писании противопоставлений.

 1. О 2. О 3. О 4. О 5. О 6. О 7. О 8. О 9. О 10. О

# Чему я научился на этом занятии:

Мои записи.



# Подготовка учеников. Занятие 48.

# Принципы толкования - Принцип "сопоставления упоминаний" (часть 4).

# Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Объяснять применение принципа "сопоставления упоминаний" при работе с библейскими текстами о персонажах, местах и пророчествах.
- Объяснять, как нужно рассматривать Писание в свете развития и завершения событий во времени.

понимаю, что все не так просто, это не как выйти из Вавилона или перейти в другую общину. Нам нужны люди. Иешуа не посылал Своих учеников идти и спасать людей. Он посылал их идти и делать учеников. Это означает, что ты должен взять человека за руку и помочь ему пройти через встречающиеся ловушки и подводные камни.

Вот почему я выложил видео по теме "Религиозные ловушки в мессианской вере" (*Religious Traps in the Messianic Faith*). Там много ловушек. Есть много подводных камней. Люди нуждаются в вас. Поэтому мы и проводим это обучение учеников, чтобы они могли понять, что на самом деле означает истинное служение.

Та часть служения, когда ты стоишь перед камерой и микрофоном, а перед тобой сидят слушатели — это лишь небольшая часть чего-то большего. Большая часть моего служения проходит даже не в помещении "Дома Израиля". Вовсе не там. Это телефонные звонки. Это письма электронной почты. Это консультации, которые проводятся в течение недели, когда у меня есть время для обстоятельного общения.

Некоторым, приходящим к нам, очень нравится общение после обучения. Они были бы рады, если бы я пришел, посидел с ними, и мы бы преломили хлеб и по-дружески пообщались. Я бы с удовольствием сделал это, но тот час, который я провожу, отвечая на вопросы людей, гораздо ценнее простого застольного общения с ними.

В моем распоряжении целый день. Когда этот час или эти полтора часа (или сколько на это потребуется времени) закончатся, я приду посидеть и пообщаться с людьми. Но те, кто спешит и кому надо идти, к этому времени уже уходят, их уже нет.

Но время, затраченное на общение и ответы на интересующие людей вопросы — это моя помощь им в том, чтобы успешнее идти по выбранной ими дороге. Поэтому мы должны быть там, где надо отвечать на вопросы, рассказывать и делиться с людьми, помогая им найти свой путь, потому что если мы этого не сделаем, то кто?

Вокруг множество ловушек. Вокруг много разных людей. Не дай Бог они попытаются искать ответы в  $\Phi e u c \delta y \kappa$ . Ведь там вылезает каждый встречный-поперечный, пропагандируя в своих целях такие вещи, что просто ... ну, вы понимаете, о чем я говорю.

Настало время палить из всех стволов. Знаю, что я очень амбициозный человек. Мне хочется, чтобы все было сделано еще вчера, но понимаю, что иногда требуется немного больше времени.

Сегодняшнее занятие касается принципов толкования. В частности, мы продолжаем изучение принципа "сопоставления упоминаний". Это занятие содержит материал, чрезвычайно важный для изучения Библии и подготовки учеников.

# Сопоставление упоминаний.

Мы начали изучение этой темы три занятия назад, и я хочу убедиться, что определение принципа "сопоставления упоминаний" постоянно будет перед нами, пока мы не перейдем к изучению следующих принципов.

**ОПРЕДЕЛЕНИЕ:** Принцип "сопоставления упоминаний" — это принцип, согласно которому определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопоставления с другим стихом или группой стихов.

"Сопоставлять" означает свести тексты воедино, чтобы исследовать их взаимоотношение, особенно с целью установления их совпадения или расхождения, сходных или различающихся моментов в них. "Противопоставлять" означает рассматривать вместе тексты, которые сильно отличаются друг от друга, хотя и относятся к одной и той же категории или классу, с тем, чтобы ярче высветить различия в них.

Применительно к принципу "сопоставления упоминаний", эти слова обозначают группирование текстов, посвященных определенной теме, для того, чтобы прояснить толкование каждого из них путем сопоставления или противопоставления.

Изучая эти принципы и методы толкования Писания, мы убедимся, что нам уже не надо будет полагаться на мнение других. К сожалению, слишком многие, прочитав стих из Писания, останавливаются на нем, забывая или не зная главное: Писание толкует Писание. Часто для понимания этого стиха нужно читать дальше.

В мою бытность молодым баптистом меня научили одной вещи: всякий раз, когда читаешь стих Писания, следует прочесть по крайней мере пять стихов до него и пять после. Как мы увидим сегодня на примере Петра и его видения, описываемого в Деяниях 15, толкование того или иного стиха может быть приведено даже через двадцать или тридцать стихов после него.

Иногда толкование стиха приводится только в следующей главе. Возвращавшийся из Иерусалима человек (эфиопский евнух) задал вопрос: "О ком он говорит? Пророк говорит о себе или о ком-то другом?" К счастью, там был Филипп, который подошел и начал ему это разъяснять. Но если бы евнух продолжил читать, то вполне возможно, что смог бы сам понять, что пророк говорил не о себе, а о Ком-то другом. Кем был этот другой, возможно, для него осталось бы загадкой, но он бы понял, что пророк говорил не о себе.

# Слишком часто мы задаем о прочитанном стихе вопросы, на которые сами нашли бы ответ, если бы продолжили читать дальше.

Этот принцип можно рассматривать как неотъемлемую часть принципа контекста. Писание толкуется Писанием. Это сравнение духовного с духовным. Посмотрите сюда:

(1 Коринфянам 2:13) "Что и возвещаем не от человеческой мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святого, соображая духовное с духовным."

Мы рассмотрели, как это соотносится с библейскими принципами, событиями и символами. На прошлом занятии мы начали изучать применение этого принципа в отношении персонажей, и сегодня продолжим это. Также на прошлом занятии мы говорили о первом Адаме и о последнем Адаме.

# Персонажи.

Итак, в прошлый раз мы говорили о первом Адаме и о последнем Адаме. Что интересно, мы затронули тему о том, "был ли создан человек по образу и подобию Иехова или же только Адам?"

Вот яркий пример. Возьмем Бытие 1:26:

(**Бытие 1:26**) "И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему, по подобию Нашему; и да владычествуют они над рыбами…"

Слово "они", которое мы здесь видим, может означать, что Он говорит о человечестве. На предыдущем занятии мы рассмотрели, кем был Адам и все такое, но стих 27 делает это еще более ясным.

(**Бытие 1:27**) "И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их."

О каком "человеке" Он говорит здесь? Он говорит о мужчине и женщине. У меня возникает логичный вопрос: сотворил ли Бог меня? Нет, не сотворил. Я был рожден. Он не сотворил меня по Своему образу и подобию. Я родился от матери и отца.

Он не создавал меня, вылепив из праха. Это произошло не так. Да, я знаю, что обычно говорится: "Ну, знаете, мы созданы по образу и подобию Божьему." Тогда зачем нас нужно создавать снова? Почему мы должны рождаться заново?

Простая логика порой побеждает наши досужие рассуждения. Я понимаю, какая философия стоит за тем фактом, что Адам и Ева были сотворены по образу и подобию Иехова. И когда мы рождаемся как часть семьи человечества, в нас присутствует остаточный образ и подобие Иехова. Но этот образ должен быть пробужден Им. А что, если во мне он не будет пробужден? Сегодня Библия нам покажет, что мы — дети тьмы, пока не выйдем на свет. Как я могу иметь в себе образ и подобие Иехова и при этом быть одним из детей тьмы? В Нем нет тьмы. Я должен выйти на свет. Каждый человек должен выйти на свет, иначе он останется мертвым. Но наш Бог — Бог живых.

Мы переходим к Евреям 5 чтобы проанализировать противопоставление священств Аарона и Иешуа.

(**Евреям 5:1, 3-4**) "Ибо всякий первосвященник, из человеков избираемый, для человеков поставляется на служение Богу, чтобы приносить дары и жертвы за грехи...И посему он должен как за народ, так и за себя приносить жертвы о грехах. И никто сам собой не приемлет этой чести, но призываемый Богом, как Аарон."

Ты не можешь просто решить и стать первосвященником. Сыновья Аарона решили, что войдут и принесут жертву воскурения. Они не имели на это права и поэтому умерли. Нельзя просто взять и решить стать первосвященником. Можно стать первосвященником в своей деноминации. Можно стать первосвященником своего культа. Вы можете быть первосвященником в собственной скинии, которую установите на Земле. Вы можете стать первосвященником благодаря рукоположению человеком, но это не первосвященство от Иехова.

Ты должен быть призван, поэтому здесь идет сравнение с Иешуа:

(**Евреям 5:5**) "Так и Мессия не Сам Себе присвоил славу быть первосвященником, но Тот, Кто сказал Ему: "Ты Сын Мой, Я ныне родил Тебя"."

Мы видим, что Иехова рукоположил Иешуа в первосвященники для людей. Интересно, что за всю историю ни один первосвященник не мог искупить грехи людей собственной кровью. Им всегда приходилось брать кровь животного. Иешуа был единственным первосвященником, Который одновременно являлся и жертвой.

Он принес Себя в жертву и окропил алтарь собственной кровью.

Здесь мы видим, что это Иехова рукоположил Его на служение.

### Места.

Давайте перейдем к библейским местам и сопоставим некоторые моменты, уже понимая принцип "сопоставления упоминаний." Библейские авторы использовали сопоставление и противопоставление при описании различных мест. Как мы видим в *Евреям 12*:

(**Евреям 12:18-19**) "Вы приступили не к горе, осязаемой и пылающей огнем, не ко тьме и мраку и буре, не к трубному звуку и гласу глаголов, который слышавшие просили, чтобы

к ним более не было продолжаемо слово..."

В *Послании к Евреям* говорится о том событии в *Исходе 19:20*, когда Иехова сказал сынам Израилевым подойти к горе. Иехова начал говорить с ними, и они испугались. Они сказали: "Не говори с нами больше, чтобы мы не умерли. Не разговаривай с нами больше. Скажи Моисею, и Моисей скажет нам, что говорит Иехова."

(Евреям 12:20-21) "Ибо они не могли стерпеть того, что заповедуемо было: "если и зверь прикоснется к горе, будет побит камнями (или поражен стрелою)"; И столь ужасно было это видение, что и Моисей сказал: "я в страхе и трепете".

Вот что происходит, когда вы входите в истинное присутствие Иехова. Вы буквально содрогаетесь. Это почти как — я, наверное, три или четыре раза испытывал подобные ощущения настолько сильно, что они становились почти невыносимыми. Думаешь, что твое сердце вот-вот остановится. Я дошел до такого состояния, что был готов сказать: "Хорошо, Отец. Я больше не в силах выносить это. Я готов выйти из Твоего присутствия." Может, я бы и не умер, но самое близкое к моим ощущениям — это сравнение с человеком, которому на тренажерах "Шаттла" имитируют условия вывода корабля в космос. Его трясет так, что кажется, вот-вот разорвет изнутри. Вот на что это было похоже. Я могу в какой-то мере представить, что должны были чувствовать эти люди у подножия горы в присутствии Всемогущего.

В *Послании к Евреям* 12: 22-29 мы видим противопоставление горы Сион горе Синай. С горой Сион связан один интересный момент. Кто-то взял название горы Сион, создал некую организацию, разработал ее основополагающую философию и назвал все это "сионизмом". Видите ли, суть сионизма, который культивируется на земле Израиля, никак не связан с тем, о чем идет речь в *Послании к Евреям*. Однако, когда слышат слово "сионизм", автоматически предполагают, что это связано с чем-то библейским. И подсознательно люди начинают считать, что сионизм — это нечто библейское.

Сионизм не является библейским понятием. Я твердо уверен, что на самом деле сионизм противоречит Иехова. И совершенно определенно он противоречит Мессии.

Дело вот в чем. Говорить правду всегда рискованно, потому что люди склонны любить систему, которую не понимают. И сионизм позиционировал себя так, что любой, выступающий против него, получает клеймо антисемита, противника евреев. Но суть в том, что каждое упоминание слова "Сион" в Библии относится к месту, а не к какой-то философии или вере во что-то. Цель сионизма — формирование родины для еврейского народа, и точка.

Хорошо, поддерживаю ли я Израиль? Абсолютно. На стороне ли я еврейского народа? Конечно. Но я не сторонник иудаизма. Здесь есть разница. И я не поддерживаю сионизм. Здесь тоже существует разница. Я на стороне Иехова, Который хочет собрать свой народ с четырех концов Земли и привести его на эту землю. Вот за что я выступаю.

Я абсолютно уверен, что никакой народ не должен терроризировать другие народы из-за какой-то философии или вероисповедания.

Нам следует кое-что понять. Что бы ни говорили другие люди, система, которую мы наблюдаем сегодня, рушится (если мы верим Библии). Она подходит к концу. Кто собирается ее разрушить? Иехова. Если не Он строит дом, то все усилия строителей тщетны.

Так что не смешивайте понятия, о которых я говорю. Сионизм и Сион — это две совершенно разные вещи. Сионизм — это организация. Сион — это место.

(**Евреям 12:22**) "Но вы приступили к горе Сиону и ко граду Бога живого, к небесному Иерусалиму и тьмам Ангелов,"

Здесь мы говорим о небесном Иерусалиме/Сионе, который сравнивается с земным Иерусалимом/горой Сион (местом).

(**Евреям 12:23-25**) "К торжествующему собору и Церкви первенцев, написанных на небесах, и к Судии всех Богу, и к духам праведников, достигших совершенства. И к ходатаю нового завета Иисусу, и к Крови кропления, говорящей лучше, нежели Авелева. Смотрите, не отвратитесь и вы от говорящего. Если те, не послушавши глаголавшего на земле, не избегли наказания, то тем более не избежим мы, если отвратимся от Глаголющего с небес,..."

Что удивительно, Иехова говорит, что собирается воздвигнуть Пророка, подобного Моисею, из среды братьев их, и весь Его народ должен слушать его. Те, кто не будет его слушать, заплатят за это. Вы должны спросить себя: а кто слушает Иешуа? Иешуа даже не приветствуется в Израиле. Очень немногие сердца в Израиле принимают Мессию — очень немногие.

Сионизм не принимает Его. На самом деле, согласно Закону, вы не можете совершить алию, если исповедуете Иешуа как пророка. Страна закрыта. Смотрите, мы любим страну и народ, которые должны любить Иехова, но сегодня все еще действует тот же самый дух, та же самая система, которые отправили Иешуа на стойку казни, на крест.

Это причиняет боль, но я знаю, что правда ранит. Я здесь не для того, чтобы затевать бои, но я обязан сказать об этом. Я часто задумываюсь вот о чем. Если бы сегодня Отец поднял пророка, как Он делал это в древние дни, если бы он поднял такого, как Иеремия или Илия и отправил его в Иерусалим, то что бы Он сказал? Что бы сказал этот пророк земле Израиля сегодня?

Думаю, что ничего хорошего. Гарантирую вам это. Всем сердцем верю, что слова, исходящие из его уст, не будут приятными. В Писании мы читаем, что Отец собирается поднять двух свидетелей. Он пошлет их туда, и они убьют их, и оставят их тела лежать на улице, а сами будут веселиться над ними.

(**Евреям 12:26-27**) "Которого глас тогда поколебал землю, и Который ныне дал такое обещание: "еще раз поколеблю не только землю, но и небо". Слова "еще раз" означают изменение колеблемого, как сотворенного, чтобы пребыло непоколебимое."

Знаете, что, по-моему мнению, сказали бы пророки? Покайтесь! Покайтесь, ибо приблизилось

Царство Небесное! Они бы сказали те же самые слова.

(**Евреям 12:28-29**) "Итак мы, приемля царство непоколебимое, будем хранить благодать, которою будем служить благоугодно Богу, с благоговением и страхом, потому что Бог наш есть огонь поядающий."

Что мы видим, когда сравниваем гору Сион с горой Синай, применяя принцип "сопоставления упоминаний"?

| Гора Синай               | Гора Сион.                                |
|--------------------------|-------------------------------------------|
| Гора осязаемая.          | Гора духовная, осязаемая духом.           |
| Гора Синай               | Гора Сион.                                |
| Договор Закона           | Договор благодати, но включал<br>и Закон. |
| Трубный звук, глас Божий | Голос Иешуа.                              |
| Кровь животных.          | Кровь Иешуа.                              |
| Дым, огонь.              | Огонь поедающий.                          |

Был ли на горе Сион просто Договор Благодати? Абсолютно, но он включал и Закон. **Без Закона нет благодати**. Благодать — это незаслуженная милость (как сказали бы некоторые). Но **благодать - это также Дух Иехова**. Согласно *Титу 2:11*, она должна научить нас тому, что спасительная благодать Божия явилась всем людям. Она учит нас отвергать нечестие. Что есть нечестие, и кто его определил?

Нечестие — это то, что против Бога. А мирские похоти, что такое мирские похоти? Это не только секс. Все, что связано с миром — Библия говорит, что друзья миру являются врагами Иехова. Мирская похоть — это жить по мирским меркам, при этом исповедуя себя верующим.

Однажды мы с женой говорили о людях. Моя жена сказала, что есть люди, говорящие: "Я верю в Иисуса", но живущие, как заблагорассудится. Они отвергают Закон. Они празднуют то, что не должны праздновать. Они делают то, что не должны делать. Они не соблюдают Шаббат и не живут в святости, но при этом они веруют в Иисуса Христа. Когда-то многие из нас были такими же. Мы верили в Иисуса. Мы пару раз помолились. Мы читали Библию только тогда, когда сталкивались с проблемами. Мы советовали кому-то поверить в Иисуса и ходить в церковь. Мы делали все то, что говорило нам христианство, но суть в том, как именно мы жили?

Когда вы отвергаете Тору, вам приходится самим ее придумывать. Вы сами определяете, что такое святость. Вы определяете, что такое совершенство. Вы определяете, что есть правосудие и праведность. Легко стать САМОправедным, потому что, как только начинаете придумывать

свои правила и инструкции о том, как следует жить праведно, сразу начинаете судить всех остальных. Но ваш суд — это не праведный суд Иехова.

Идем дальше. В нашем сопоставлении: на горе Синай они услышали голос Иехова, которого не захотели слышать. Приходит Иешуа и говорит: "Овцы Мои знают голос Мой и не пойдут на чужой голос" — и они распяли Его. Они не хотели этого слышать.

Голос Иешуа должен был обличить мир в грехе. Что такое грех? Грех — это беззаконие. Но как можно сказать людям, имеющим множество законов, что они беззаконны? В наши дни, думая о "беззаконии", вы, вероятно, представляете себе старые ковбойские времена, когда в городах не было шерифов. Был салун, и каждый делал все, что хотел. Все носили оружие на поясе и дрались на улицах. Это было полное беззаконие, пока не приезжал шериф и не устанавливал закон. Примерно так.

Сегодня людей больше волнуют ограничения скорости, полиция, тюрьмы и законы, устанавливаемые людьми. Эти люди заседают в центре города, в офисе мэра и мирового судьи, в магистратах и аппаратах мировых судей графств и выше — в законодательных органах штатов и в зданиях госучреждений в Вашингтоне, округ Колумбия, и в Конгрессе, который принимает законы. Они называются законодателями. Люди больше озабочены этими законами, чем Законом Царя Вселенной.

Они успокаивают себя мыслью, что раз Конституция Соединенных Штатов Америки была основана на Библии, то и установленные Конституцией законы вытекают из Библии. Сначала мы выражаем свою веру словами "На Бога уповаем", как сказано в Конституции, которая якобы вышла из Библии, а затем саму Библию отбрасываем. Библией становится Конституция, которую люди и клянутся соблюдать.

На Библии они клянутся соблюдать законы, которые, якобы, вышли из нее и стали отдельным документом. Это документ, который разработали отцы-основатели нашей нации. (Подумайте об этом термине "отцы-основатели"). Кто же такие эти отцы-основатели? Лучше проснитесь, потому что те отцы-основатели мертвы. Все они. И им придется предстать перед Отцом, точно так же, как придется предстать перед Отцом мне и вам. А вы говорите, что "мы соблюдаем этот документ отцов-основателей, являясь свободным демократическим обществом. Мы величайшая нация из всех, бывших когда- либо на этой Земле. Народ, который основал Бог."

Позвольте вам кое-что сказать. Бог поднимает и Он низвергает. Он основал народ Израиля. Вот что важно! Это был единственный благочестивый народ, основанный Небесным Элохимом. Он дал им Свой Закон и сказал, что пока они будут соблюдать его, будут головой, а не хвостом. Они будут выше всех народов Земли. Теперь наша нация диктует той нации, что ей можно и чего нельзя делать.

Бог не основывал Соединенные Штаты Америки. Он основал народ Израиля. Это единственный народ, который имел благословения Всемогущего Иехова, предназначенные именно для него. Это народ, который должен быть выше любого другого народа. Так как же смеют другие народы что-то диктовать народу, основанному Самим Иехова?

Настало время пробудиться. Отец Тот же самый. Он не играет. Те, кто хотят играть в религию,

могут злиться на меня сколько угодно, но я поклялся рассказать вам, что сказал Дух Иехова, и собираюсь сделать это в полную меру своих способностей. И я ценю вашу поддержку.

Смотрите, на горе Синай они видели дым и огонь. На горе Сион Иехова будет огнем поедающим. Те, чьи имена не записаны в Книге Жизни Агнца, почувствуют на себе этот огонь.

# Иерусалим в сравнении с Содомом и Египтом.

*Отверовение* — т это пятое Евангелие и последняя книга Библии. Оно сопоставляет Иерусалим с Содомом и Египтом. Эта Книга написана Иоанном около 100 года н.э.

(**Откровение 11:8**) "И трупы их оставит на улице великого города, который духовно называется Содом и Египет, где и Господь наш распят."

Мы увидим двух свидетелей, которых Иехова поднял, чтобы послать к народу, и которые скажут: "Послушайте, вы все так отошли. Вам лучше вернуться." Прочтите главу одиннадцатую до восьмого стиха. Я хочу показать вам некоторые вещи, которые, я уверен, большинство из вас уже читали раньше, так что для вас это не будет чем-то новым.

(Откровение 11:1-2) "И дана мне трость, подобная жезлу, и сказано: встань и измерь храм Божий и жертвенник, и поклоняющихся в нем; А внешний двор храма исключи и не измеряй его, ибо он дан язычникам: они будут попирать святой город сорок два месяца."

Если понимать все буквально, то мы увидим, что существует еще один храм, который строится.

(**Откровение 11:3**) "И дам двум свидетелям Моим, и они будут пророчествовать тысячу двести шесть десят дней, будучи облечены во вретище."

Мы знаем, что это еще не произошло.

(Откровение 11:4-8) "Это суть две маслины и два светильника, стоящие перед Богом земли. И если кто захочет их обидеть, то огонь выйдет из уст их и пожрет врагов их; если кто захочет их обидеть, тому надлежит быть убиту. Они имеют власть затворить небо, чтобы не шел дождь на землю во дни пророчествования их, и имеют власть над водами - превращать их в кровь и поражать землю всякою язвою, когда только захотят. И когда кончат они свидетельствование свое, зверь, выходящий из бездны, сразится с ними, и победит их, и убьет их. И трупы их оставит на улице великого города, который духовно называется Содом и Египет, где и Господь наш распят."

Этот "великий город" называется так в духовном мире, а не в физическом. В физическом мире его называют "святой город". Люди хотят попасть в святой город. Они хотят креститься в Иордане. Они хотят посетить его достопримечательности. Но теперь им не нужно посещать все эти места. Они действительно увидят храм, способы постройки которого пытаются найти сегодня.

Уже посылаются деньги для возведения того сооружения, о котором, как мы полагаем, говорит Иоанн.

В духовном плане оно называется Содом. Мы знаем, что с Содомом не связано ничего хорошего. Затем мы смотрим на Египет. Здесь мы видим людей, образ жизни которых является одним из самых худших на Земле. О чем вы думаете, вспоминая Содом? О гомосексуализме, лесбиянстве, скотоложстве, блуде и прелюбодеянии.

Я читал в новостях о женщинах 81-го и 75-и лет, которые радовались, что могут вступить в брак. Они прожили вместе 35 лет, думая, что так и умрут, не имея возможности сочетаться браком. Теперь они говорят: "Мы можем заключить законный брак", и при этом у одной из них на шее висит крестик.

Есть скверна, происходящая в так называемых "домах Божьих". Люди живут собственной жизнью, как и жители Содома, и при этом призывают имя Иисуса. Они венчаются в церкви. Встречаются епископы, пастора и не имеющие духовного сана лидеры служений и помощники пасторов, являющиеся открытыми геями и лесбиянками, которые общаются с ЛГБТ- сообществами, и прочие мерзости.

Послушайте. Если человек хочет жить геем, то это его право. Если человек хочет быть гомосексуалистом, лесбиянкой, трансгендером, бисексуалом — это его право. И как они реализуют свое право на жизнь, точно так же и я реализую свое право не любить такой образ жизни. Я никому не навязываю свое мнение. Это мое личное мнение. И если я не хочу общаться с людьми, которые не живут по Книге, это мое право. Это не ненависть. Это реализация моего права как верующего.

Этот образ жизни — мерзость. Каждый раз, когда я начинаю говорить об этом, я слышу: "У тебя проблемы с геями и лесбиянками." У меня нет проблем с геями и лесбиянками. Они есть у Бога. Я — Его представитель и поэтому не имею права любить то, что не нравится Ему, иначе я буду представлять Его в ложном свете. Каждый, кто пытается отстаивать это "право" от имени Иехова — плохой посол, лжеапостол, лжепророк, лжеевангелист, лжепастор, лжеучитель и лжебрат.

За пределами святого города будут мерзости, будут сеющие ложь и считающие нормальным секс между мужчинами. Только представьте себе это. Это отвратительно. Это просто отвратительно. Сексуальные отношения между женщинами не приносят потомства. От них они не могут рожать. Это просто мерзость, ни больше ни меньше.

Сопоставляя, мы в духовном плане считаем Иерусалим Содомом и Египтом. На тот случай, если вы думаете, что речь идет о другом месте, Иоанн разъясняет это в том же стихе: "где и Господь наш распят." Из истории мы знаем, что Он был распят в Иерусалиме. Иоанн в духовном плане проводит аналогию между Иерусалимом, в котором Он был распят, и Содомом и Египтом, какими бы ни были их названия в реальном мире.

Позвольте вам кое-что сказать. Израиль был одним из первых государств, поддержавших гомосексуализм. В Израиле геи и лесбиянки могут вступать в брак. Удивительно, как вообще

Отцы, видя это, могут называть этот город "святым"? Можете сколько угодно называть его святым. На это есть исторические ссылки в Священном Писании. Но независимо от того, существует в нем святость или нет (а я уверен, что в каких-то местах и районах она встречается), Иехова не нравится то, что происходит в Его стране.

Не важно, на чьей ты стороне. Главное в том, что тебе лучше быть с Ним. Потому что я уверен, что если бы Он поднял пророка сегодня, то послал бы его в Кнессет. Он послал бы этого пророка в Тель-Авив, в Иерусалим. Он послал бы этого пророка, и тот, вероятно, был бы краток. "Вам следует покаяться. Вы должны обратить свое сердце обратно к Торе Иехова."

Нужно возрождение Торы, когда народ на этой земле будет жить по закону, не по религиозным принципам иудаизма, не по традициям и законам человеческим, но по Закону Иехова.

# Пророчества.

Библейские авторы использовали сопоставление и противопоставление при описании пророчеств и их исполнения. В **Деяниях 2:14-36** пророчества Иоиля и Давида сопоставляются с событиями Дня Пятидесятницы и восшествием на престол Господа Иешуа Мессии.

В Деяниях 2 мы видим, что Петр, встав, возвысил голос. Некоторые люди, увидев происходящее, недоумевали, они пришли в замешательство. Петр разъясняет им то, что происходит. Он делает это в День Пятидесятницы, когда был дан Святой Дух. Окружающие слышат, что люди начали говорить на иных языках. Но при этом люди понимали эти языки. И каждый слышал их на своем наречии.

В 1 Коринфянам 14 Павел разъясняет, что языки являются наименьшим из проявлений даров. Но говорение на языках с истолкованием равно пророчеству. Он сказал, что пророчествующий превосходнее того, кто говорит языками, если говорящий не будет изъяснять сказанного. Вот о чем он сказал.

Мы знаем, что в День Пятидесятницы Петр встал и сказал: "Нет, эти люди не пьяны, как вы думаете. Но это то, что было предсказано пророком Иоилем." Но пророчество Иоиля говорит, что сыновья и дочери ваши будут пророчествовать. Разве были произнесены пророчества в День Пятидесятницы? Разве вы видите перед собой пророчествующих людей? Кто из них пророчествует? Непонятно, о чем они говорят.

Но кто-то увидит это. Пятидесятники скажут: "Смотрите, вот оно, братья. Они говорят на языках. Это свидетельство крещения Святым Духом." Но давайте посмотрим, что здесь сказано.

(Деяния 2:14-15) "Петр же, став с одиннадцатью, возвысил голос свой и возгласил им: мужи Иудейские и все, живущие в Иерусалиме! сие да будет вам известно, и вникайте словам моим: Они не пьяны, как вы думаете, ибо теперь третий час дня."

Кому он отвечает? Он отвечает людям, которые обвиняют говорящих в том, что те пьяны. Так что, если они и пророчествуют, то ведут себя странно. Это не похоже ни на одно пророчество

из слышанных этими людьми раньше. Они приняли этих говорящих на языках людей за пьяных и имели для этого основания. Они могли так подумать, потому что в праздничные дни многие напивались.

Я уверен, что движения "Матери против пьяного вождения" тогда еще не было. Не думаю, что люди сталкивались друг с другом когда ездили на ослах. Не думаю, что кто-то ездил на диких ослах. Они не врезались в здания, и не было никаких ДТП. Людей не сбивали. Ослы не были пьяными.

Вы приходите туда и у вас есть деньги, которые вы обменяли. Вы продаете своих животных, чтобы со всеми этими деньгами отправиться в Иерусалим и купить там все, что захочется, даже крепкую выпивку. Вот о чем здесь говорится. Отец сказал, что мы можем покупать крепкие напитки, но ведь крепкие напитки покупаются для того, чтобы их употреблять.

Я знаю, что пятидесятники говорят: "О, пить — это грех. Пить нельзя." Но почитайте Библию, употребление спиртных напитков — это вовсе не грех. 1

Лично я не одобряю этого. Я не одобряю пьянство, но должен заметить, что употребление вина — это не грех. В той же Библии говорится, что "вином не упивайтесь". То есть не пейте лишнего вина. Речь идет о том, что нельзя доводить себя до состояния интоксикации. Не предаваться пьянству, не напиваться до безумия, до состояния распутства. Не становиться алкоголиком.

Что касается тех, кто не может с собой совладать — если не можешь отказаться от стакана, от бутылки, то вообще не бери их в руки. Это называется самоконтролем, который является плодом Святого Духа. Если не знаешь, как отказаться от вина, то даже не прикасайся к нему. Но не судите людей, которые пьют вино, зная меру.

Как устроить праздник и веселиться, не вкусив немного вина? Давайте не будем выходить за рамки того, что написано в Библии. Не ставьте собственную религиозную ограду вокруг Писания. Библия говорит: "Не упивайтесь вином." Она не говорит: "Не пейте вина." Но " не упивайтесь вином." Прочтите это и перестаньте осуждать людей за то, что они хотят иногда выпить бокал вина или рюмку бренди. Но не делай этого, если не можешь себя контролировать.

Но давайте вернемся к Деяниям.

(Деяния 2:16) "Но это есть предреченное пророком Иоилем:"

Те, кто читал пророка Иоиля, знают, что он говорил следующее:

(Деяния 2:17) ""И будет в последние дни, говорит Бог, излию от Духа Моего на всякую плоть, и будут пророчествовать сыны ваши и дочери ваши, и юноши ваши будут видеть видения, и старцы ваши сновидениями вразумляемы будут:""

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Второзаконие 14:22-26

Мы не знаем, были ли у людей видения. Мы не знаем наверняка, снились ли им сновидения. Но видения, которые они видели, не были результатом излияния на них Святого Духа. Скорее всего, это были видения пьяного. Они находились под влиянием другого духа. Они не могли правильно распознать истинного Духа. Они видели видения пьяных людей, хотя не были пьяны.

Это признак того, что вы находитесь под воздействием плохого (ложного) духа. Вы будете наблюдать нереальные вещи. Вы увидите то, чего нет. Вы будете неверно толковать то, что увидите собственными глазами. Вы будете считать, что видите то, чего на самом деле не видите.

И вы будете обвинять людей в том, в чем они не виноваты. Люди будут лгать вам, потому что находятся под влиянием злого духа. И они неправильно все оценивают и не понимают, что совершаемое под влиянием Святого Духа - это проявление силы. Мир пытается судить о проявлениях Духа и при этом ошибается. Мирские люди все неверно истолковывают и начинают распространять слухи. "Посмотрите на них. Они пьяны." И эта ложь распространяется.

И Петр дошел до такого состояния, что воскликнул: "Довольно! Прекратите!"

Я буквально вижу, как его охватывает священное негодование. "Эти люди не пьяны от вина, как вы думаете! Но это то, о чем пророчествовал пророк Иоиль." Видите? Он не просто встал и сказал: "Постойте, ребята. Эти люди не пьяны..." Если бы он сказал так, его, вероятно, никто бы не услышал из-за смеха толпы, указывающей пальцами на этих, как они считали, пьяниц. Петр должен был привлечь их внимание.

(Деяния 2:18) "И на рабов Моих и на рабынь Моих в те дни излию от Духа Моего, и будут пророчествовать;"

Скажите, где-нибудь в стихах 1-13 говорится о том, чтобы кто-то пророчествовал? Нет. Но вот что мы здесь видим:

(Деяния 2:4-6) "И исполнились все Духа Святого и начали говорить на иных языках, как дух давал им провещевать. В Иерусалиме же находились Иудеи, люди набожные, из всякого народа под небесами. Когда сделался этот шум, собрался народ и пришел в смятение; ибо каждый слышал их говорящим его наречием."

### Вот оно: его наречием.

Здесь мы видим толкование. Это толкование. Они говорили на иных языках, но окружавшие их люди слышали это на своих собственных наречиях. Итак, теперь есть языки и толкование.

(1 Коринфянам 14:4-5) "Кто говорит на незнакомом языке, тот назидает себя; а кто пророчествует, тот назидает церковь. Желаю, чтобы вы все говорили языками; но лучше, чтобы вы все пророчествовали, ибо пророчествующий превосходнее того, кто говорит языками, разве он притом будет и изъяснять, чтобы церковь получила назидание."

Видите? Если человек только говорит на языках, то пророчествующий больше *только* говорящего на языках. Но говорящий на языках и изъясняющий сказанное назидает собрание. Пророчествующий назидает собрание. Только говорящий на языках назидает самого себя. От говорящего же на языках и изъясняющего сказанное собрание может получить назидание. Итак, говорение на языках и изъяснение назидают собрание. Пророчества назидают собрание. Тот, кто говорит на языках, назидает самого себя, если только (или пока) он не истолковывает сказанное. В этом случае он наставляет и собрание, так же, как пророчествующий. И то и другое назидает собрание. Говорение на языках с изъяснением равны пророчеству.

Таким образом, в день Пятидесятницы, когда они говорили на иных языках, а люди слышали их на своих наречиях, это было говорение с изъяснением. Это могло быть исполнением пророчества Иоиля. Сыны и дочери будут пророчествовать. (*Иоиль 2: 28*)

Мы говорим об этом довольно подробно потому, что вам, вероятно, придется слышать это снова и снова. Особенно верующими из пятидесятнических церквей, считающих, что «иные языки являются свидетельством присутствия Святого Духа. Вам следует быть крещеным во имя Иисуса и исполненным Святым Духом, о чем свидетельствует говорение на иных языках».

Что касается пророчеств, то в **Деяниях** 15:1-20 сопоставляются пророчества Амоса и других пророков со спасением язычников (**Амос** 9:11-12; **Исаия** 45:21). Вам следует изучить эти места Писания.

В *Матфея 1:25* непорочное рождение Иешуа сопоставляется с пророчеством Исаии (*Исаия 7:14*).

Я даю вам эти ссылки для самостоятельного изучения. Мы прошли через большую часть материала о методе "сопоставления упоминаний". На следующем занятии мы продолжим эту тему разговором о притчах.

# Краткое содержание занятия 48.

# Основные положения.

- 1. Иешуа не посылал Своих учеников идти и спасать людей. Он посылал их идти и делать учеников.
- 2. Принцип "сопоставления упоминаний" это принцип, согласно которому определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопоставления с другим стихом или группой стихов.
- 3. Слишком часто мы задаем о стихе вопросы, на которые сами нашли бы ответы, если бы продолжили читать.
- 4. Иешуа принес Себя в жертву и окропил алтарь Своей кровью. Он наш Первосвященник навеки.
- 5.Ощущая истинное присутствие Иехова, испытываешь потрясение.
- 6.Сионизм это не библейское понятие. На самом деле сионизм противоречит Иехова. И совершенно определенно он противоречит Мессии.
- 7. Сионизм позиционировал себя так, что любой, выступающий против него, получает клеймо антисемита, противника евреев. Сионизм это организация. Сион это место.
- 8. Невозможно совершить алию, исповедуя Иешуа пророком.
- 9.Благодать это Дух Иехова. Она должна научить нас тому, что спасительная благодать Божия явилась всем людям. Она учит нас отвергать нечестие. Нечестие это все то, что против Бога.
- 10. Мирские похоти это не только секс. Это все то, что связано с миром. Библия говорит, что друзья миру являются врагами Иехова.
- 11. Когда вы отвергаете Тору, вам приходится самим определять законы. Вы начинаете их придумывать.
- 12. Бог одного поднимает, а другого низвергает. Он основал народ Израиля. Он не основывал Соединенные Штаты Америки.
- 13. Книга Откровение это пятое Евангелие. Оно сравнивает Иерусалим с Содомом и Египтом.
- 14. Израиль был одним из первых государств, признавшим гомосексуализм.
- 15. Есть скверна, происходящая в так называемых "домах Божьих". Призывающие имя Иисуса, люди при этом живут собственной жизнью, как и жители Содома.
- 16. Если человек хочет быть гомосексуалистом или кем-то подобным это его право. Те, кто не согласен с подобным образом жизни, также имеют право относиться к нему негативно и не поддерживать отношений с такими людьми.
- 17. Ты плохой представитель Иехова, если защищаещь то, что в Слове называется мерзостью.
- 18. Пить вино не грех. Библия говорит не упиваться вином.
- 19. Пророчествующий больше говорящего на языках и не изъясняющего сказанное. Говорение на языках с изъяснением сказанного равно пророчеству.

# Упражнения для повторения.

1. Отвергая Тору, вы должны придумывать свои собственные законы. Это то, что сделала современная Христианская Церковь, создавая собственные доктрины на основе одного стиха. Просто для удовольствия, пролистайте Библию и произвольно выберите случайные стихи. Запишите их. Затем напишите, какой "доктрине" этот стих учит. Помните: вы никогда не должны так делать при толковании Библии. Просто я показываю вам, насколько легко сбиться с пути, не опираясь на твердый фундамент Торы.

|     | Стих                                                                                                        | Доктрина                                                                                    |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|     |                                                                                                             |                                                                                             |
|     |                                                                                                             |                                                                                             |
|     |                                                                                                             |                                                                                             |
|     | Область пророчеств довольно сложна и ковар<br>почительно на основе текущих событий.                         | на. Объясните опасности толкования пророчеств                                               |
|     |                                                                                                             |                                                                                             |
|     |                                                                                                             |                                                                                             |
| час | азмышления о персонажах и местах, как правил<br>то обращается к будущему. Как работает при<br>этих случаев? | ю, связывает нас со "здесь и сейчас". Пророчество инцип "сопоставления упоминаний" в каждом |
|     |                                                                                                             |                                                                                             |
|     |                                                                                                             |                                                                                             |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

| (1 = Я не согласен 10 = Я полностью согласен)                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Цели:                                                                                                                                     |
| 1. Я умею объяснять применение принципа "сопоставления упоминаний" при работе с библейскими текстами о персонажах, местах и пророчествах. |
| 1.                                                                                                                                        |
| 2. Я умею объяснять, как нужно рассматривать Писание в свете развития и завершения событий во времени.                                    |
| 1.                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                           |

# Мои записи. Чему я научился на этом занятии:



### Подготовка учеников. Занятие 49.

# Принципы толкования — Принцип "сопоставления упоминаний" (часть 5).

### Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Объяснять применение принципа "сопоставления упоминаний" при работе с притчами, с учетом того, что зачастую Иешуа разъяснял их значение Своим ученикам гораздо позже и что в Библии сама притча и ее разъяснение могут быть разделены многими стихами.
- Объяснять, что верно и обратное утверждение: если нельзя найти сравнения, то сопоставление упоминаний не может служить подтверждением какого-либо конкретного учения.

ри изучении принципов толкования важно стремиться разобраться в них досконально. Но даже базовое их понимание уже повысит ваш уровень изучения Библии. Изучая эти принципы и применяя их на практике, вы убедитесь, что благодаря нашим занятиям ваш подход к Писанию поднялся на почти научный уровень.

Материалы этих занятий соответствуют уровню библейского колледжа/ семинарии. Мы адаптировали и немного подкорректировали их, создав ориентированный на Тору и "Еврейские корни" Торацентричный/вероцентричный курс подготовки, призванный помочь в ваших исследованиях и служении людям. Вы знаете, что более глубокое понимание Библии помогает лучше служить людям. Одной из главных причин неэффективного служения является недостаточное понимание того, чему на самом деле учит Писание.

Вы лучше поймете, о чем я говорю, когда мы еще больше углубимся в принцип "сопоставления упоминаний".

Мы дали определение этого принципа, и я постоянно возвращаю вас к этому моменту, потому что мы должны начинать с определений.

Это обязательное исходное условие в практике ученичества. Что касается практической реализации этого в нашей жизни, никогда ни с кем не спорьте о Писании без Писания. Не говорите абстрактно. Вам говорят: "Ну, Библия говорит это, Библия говорит то." Они утверждают, что так сказано в Библии, и вы пытаетесь обсуждать то, что, по их словам, там сказано. Прекратите такие

разговоры. Почему? Откройте Библию.

Первый принцип, который мы изучаем — это принцип контекста. Когда вы говорите с кемто о стихе или отрывке, первое, что нужно сделать — это заложить основу для последующей 20-ти или 30-ти минутной дискуссии, правильно определив их контекст. Пока вы будете обсуждать Писание без Писания, это будет разговор ни о чем. Вы не сможете достичь желаемой цели. Ваша дискуссия превратится в соревнование по цитированию Писания.

Но ведь суть не в приведении отдельных цитат из Писания. Прежде всего следует определить правильный контекст стиха. Вы начинаете обсуждение в правильном контексте. Если бы у нас был только один принцип, и это был бы принцип контекста, то одно это уже сэкономило бы нам массу времени, избавив от глупых разговоров. Как можно спорить о Библии без Библии?

Не делайте этого. Если кто-то хочет поговорить о Библии, возьмите Библию. Без Библии это будет напоминать обсуждение вас за вашей спиной. Если вы собираетесь говорить о Иехова, то хотя бы включите Его в разговор. "Что Он здесь сказал? Давайте посмотрим контекст сказанных Им здесь слов." Мы согласны в том, что именно это и есть контекст? Если мы согласны в том, что это контекст отрывка, то все, что нам нужно сделать, это не выходить за рамки того, о чем говорится в обсуждаемом отрывке. Оставаясь в рамках того, что говорится в отрывке, вы уже не пытаетесь заставить этот отрывок говорить о том, чего в нем нет. Тогда это будет конкретный разговор.

Определение принципа "сопоставления упоминаний": это принцип, согласно которому, определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопоставления с другим стихом или группой стихов.

"Сопоставлять" означает свести тексты воедино, чтобы исследовать их взаимоотношение, особенно с целью установления их совпадения или расхождения, сходных или различающихся моментов в них. "Противопоставлять" означает рассматривать вместе тексты, которые сильно отличаются друг от друга, хотя и относятся к одной и той же категории или классу, с тем, чтобы ярче высветить различия в них.

Применительно к принципу "сопоставления упоминаний", эти слова обозначают группирование текстов, посвященных определенной теме, для того, чтобы прояснить толкование каждого из них путем сопоставления или противопоставления.

Как мы убедились, этот принцип можно рассматривать как неотъемлемую часть принципа контекста: Писание толкуется Писанием. Как говорится в *1 Коринфянам 2:13*:

"... соображая духовное с духовным."

На прошлом занятии мы говорили о применении принципа "сопоставления упоминаний" в отношении библейских персонажей, мест и пророчеств.

### Притчи.

Пожалуйста, обратите на это внимание. Библейские писатели использовали в притчах сопоставление и противопоставление. Мы разберем одну очень известную притчу, притчу о сеятеле.

Прежде чем мы начнем говорить о придании символического смысла тексту Писания, я хотел бы сказать следующее. Для того, чтобы понимать, о чем на самом деле говорит текст, следует рассмотреть его в рамках его контекста. Если говорить о притчах и их толковании, то, основываясь на этих стихах Писания (*Матфея 13:3-9, 19-23*), мы видим, что сеятель сеял семя Я настоятельно рекомендую вам прочесть этот текст, потому что на его примере мы проанализируем притчу, являющуюся наглядной демонстрацией того, как действует принцип "сопоставления упоминаний", основывающийся на принципе контекста, и как в результате их применения Писание толкует Писание. Вам не нужно искать в других источниках толкование того, что уже растолковано самим Словом.

| Притча                | Толкование                              |
|-----------------------|-----------------------------------------|
| Сеятель сеял.         | Посеянное — это слово.                  |
| Семя упало при дороге | Слушающий слово и не понимающий его.    |
| Каменистые места      | Неглубокая вера, каменное сердце.       |
| Тернии.               | Богатства, заботы века сего.            |
| Добрая земля.         | Доброе, честное сердце, плодотворность. |

В свете принципа "сопоставления упоминаний" мы видим, что сеятель сеет семя, и семя — это слово. В этой притче мы знаем, что Сеятель — это Мессия. Семя — это Слово. Он говорил о четырех конкретных группах людей, которых символизирует разная "почва". Почва при дороге, на которую упало семя, обозначала в Его объяснении людей, слышавших Слово, но не понявших его.

Это напоминает мне одного человека. Раньше, когда мы еще проводили богослужения по воскресеньям, в нашей общине были различные служения. Одним из них было предоставление нуждающимся временного жилья. У нас было временное жилье, и мы предоставляли его бездомным и наркозависимым. Мы помогали им переходить к образу жизни по Писанию, чтобы Писание стало стержнем их жизни.

Мы также занимались возрождением городских общин. Это означает, что у нас были группы людей, которые брали брошенные дома или дома, которые не содержались должным образом. Мы ремонтировали эти дома. Затем мы продавали их тем, кто в них хотел заселиться. Благодаря этому местная община пополнялась новыми домовладельцами, что помогало устранить негативный

эффект от сдачи жилья внаем.

Многие из вас знают, что арендаторы жилья заботятся о нем гораздо хуже, чем его собственники. Домовладельцы, как правило, хорошо заботятся о своей собственности.

Итак, была одна семья из Африки, которая купила у нас такое жилье. Глава этой семьи был членом нашего служения. Он возглавлял наш молодежный центр. Когда мы перешли от воскресного служения к Шаббату, сам он не соблюдал Шаббат, но при этом всем говорил, что я прав насчет Шаббата и что они должны соблюдать Шаббат.

Теперь представьте: я говорю, что вы должны соблюдать Шаббат, но сам его не соблюдаю. Какого доверия я заслуживаю? Никакого. Через некоторое время мне пришлось попросить его не говорить людям об этом служении, потому что он был плохим представителем служения. Я сказал ему, чтобы он больше не рассказывал людям о служении, до тех пор, пока сам не станет соблюдать Шаббат. Это было в 2003 году, то есть более десяти лет назад.

Этот человек слышал Слово. Он слышал Слово, но не понимал его. Ты можешь слышать Слово, но если ты его не понимаешь, то ты не будешь исполнять его. Ты можешь быть только слушателем. Поэтому Иешуа говорит, что земля при дороге — это люди, которые слышат Слово, но не понимают его. Разъясняя притчу, Он говорит:

(**Матфея 13:19**) "Ко всякому, слушающему слово о Царствии и не разумеющему, приходит лукавый и похищает посеянное в сердце его: вот кого означает посеянное при дороге."

О каменистых местах Он говорит, что почва там неглубокая. Их сердца тверды. Слово посеяно в них, но там нет глубины. Оно не укореняется. "Я знаю, что говорит Слово, НО..."

Есть еще семя, посеянное на тернистой почве. Это люди, которые слышат Слово, но обман богатства и заботы века сего, входя в них, заглушают Слово. Они могут, например, говорить: "Я знаю, что Библия говорит о Шаббате, но я должен кормить семью. Я знаю, что Библия говорит о Шаббате, но я должен вести свой бизнес."

"Пострадает мой бизнес. Пострадает моя семья. Пострадает моя карьера. Все будут страдать." Так во что же ты веришь, в Иехова или в себя?

Однажды я размышлял по дороге домой. Я думал о приговоренных к смерти и о высшей мере наказания. Мой сын проводит исследования по высшей мере наказания. Я просто помогаю ему понять тот факт, что высшая мера наказания есть и в Библии. Она называется смертная казнь. В Библии говорится о людях, преданных смерти. Когда я размышлял об этом, я подумал о Иешуа, который был неправильно осужден. Против Него свидетельствовали лжесвидетели, и Он был осужден за преступление, которого не совершал. Я думаю о том, что говорят обо мне и насколько это меня волнует. Подумайте о том, что говорят о вас и как вы это воспринимаете. И все же, хотя Его подставили, несправедливо осудили, приговорили к смерти и казнили, Он никогда не совершал никакого преступления. Он не нарушил ни одного закона и не совершил ни одного греха.

Это помогает мне шире взглянуть на вещи. Я получаю прекрасные письма и послания по электронной почте, но всегда есть и желающие обругать. Они хотят сказать о тебе что-то плохое. Когда вы посвящаете себя добрым делам, работе для Царства, то исследуете свое сердце. Вы знаете, что в вашем сердце нет ничего дурного. Вы открываете себя и позволяете тем, кому доверяете и кого знаете, нести истину в вашу жизнь. Они исследуют ваше сердце и видят его в истинном свете. И все же, по какой-то причине, клевещущий на вас лжец может странным образом угнетающе воздействовать на ваш дух.

Отец вынужден мне напоминать. "Артур, посмотри, что они сделали с Моим Сыном. Вы все в чем-то виновны. Он же ни в чем не был виноват. Ладно, тебя ложно обвиняют. Но это не стоит тебе жизни." Разве не это сказано в Слове? "Блаженны гонимые за правду. Блаженны вы, когда будут поносить вас и гнать и всячески неправедно злословить. Радуйтесь и веселитесь!" Почему ты не радуешься? Но знаете, трудно радоваться, когда на тебя клевещут.

И, наконец, есть еще и хорошая почва. Именно та, которой ты хочешь быть.

(**Mamфея 13:23**) "Посеянное же на доброй земле означает слышащего слово и разумеющего, который и бывает плодоносен, так что иной приносит плод во сто крат, иной в шесть-десят, а иной в тридцать."

Доброе, честное сердце, приносящее плоды. Плод, который вы приносите в своей жизни — это когда ваша жизнь является благословением для других и когда их жизнь становится лучше благодаря вам. Это не значит, что в этом какая-то ваша заслуга. Когда я думаю о том, что Отец использует кого-то вроде меня, чтобы быть благословением для других (зная, каким я был), я просто восхищаюсь.

Мне пришлось отключить свое "эго", потому что, когда люди говорят вам приятные вещи, их слова западают вам в душу (если вы не относитесь к этому с осторожностью). Я даже не знаю, как следует воспринимать комплименты. Когда мне начинают делать комплименты, я меняю тему, потому что знаю, что такое самолюбие. Мне знакомо это состояние. Следует быть осторожным в таких вещах.

Хвалу и поклонение в церквях превращают в развлечение. Разве что не раскланиваются под аплодисменты. После хвалы и поклонения группа прославления только что не раскланивается перед публикой. Почему вы раскланиваетесь? Почему аудитория аплодирует вашему выступлению?

Потому что именно выступлением это и было. Это было представление, и слушатели оценили его. "Нет, это воздаяние чести и славы Тому, Кому она принадлежит." А так ли это на самом деле? Это скорее похоже на то, как если бы израильтяне аплодировали священникам, поющим песни Иехова. Вы должны вводить людей в Его присутствие. Вы все так говорите. Вы должны вводить людей в Его присутствие. Тогда почему люди аплодируют вашему представлению?

Но если они аплодируют вашему выступлению, то, совершенно очевидно, вы не ввели их в Его присутствие. Если бы вы ввели их в Божье присутствие, это отразилось бы на их лицах. Они бы воздевали руки. Они бы поклонялись и воздавали хвалу. Вы бы полностью исчезли для них,

потому что теперь они бы находились в присутствии Всемогущего, а вас просто не существовало бы для них.

К сожалению, так нас научили церкви, деноминации и подобные организации. И это очень прискорбно.

От притчи о сеятеле мы сразу переходим к притче, известной как притча о пшенице и плевелах.

| Притча                     | Толкование           |
|----------------------------|----------------------|
| Человек посеял семя        | Сын Человеческий.    |
| Доброе семя                | Сыны Царствия Иехова |
| Враг.                      | Дьявол               |
| Поле.                      | Мир                  |
| Плевелы, испорченное семя. | Сыны дьявола.        |

Мы подробно обсуждали о сотворении по образу и подобию Божию. Сейчас мы опять возвращаемся к этому вопросу.

Прочтите *Матфея 13*. Что касается притчи и ее толкования, то в данном случае притча говорит о времени жатвы. Мы перешли от сеяния к жатве. Этот урожай будет собираться в конце времен.

| Притча                                | Толкование                                                      |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| Время жатвы.                          | Жатва в конце времен.                                           |
| Плевелы собираются и сжигаются огнем. | Делающие беззаконие собираются и<br>ввергаются в печь огненную. |
| Пшеница убирается в житницу           | Праведники собираются в Царстве<br>Небесном.                    |

Плевелы символизируют нечестивых, а пшеница — праведных. Плевелы *сначала* собирают в пучки и затем бросают в огонь.

Эти пояснения на примерах свидетельствуют, что автор при написании использовал сопоставление и противопоставление, что дает нам право использовать при толковании принцип "сопоставления упоминаний". Авторы использовали эти методы при толковании текстов Писания, чтобы мы могли понять их (здесь вы видите, как можно практически сопоставлять Писание с Писанием).

Здесь вам не нужно ничего толковать. Все уже растолковано. Еще раз напомню, что принципы и методы, использованные при написании Библии, определяют также принципы и методы при толковании ее текстов. Использованный при написании Библии литературный метод сопоставления и противопоставления приводит нас к принципу "сопоставления упоминаний" при ее толковании.

Принцип "сопоставления упоминаний" следует использовать всякий раз, когда в Писании имеется более одного стиха или отрывка, касающихся одной и той же темы. Другими словами, при изучении какой-то библейской темы следует изучить все, что в Библии говорится по этому вопросу.

Что касается некоторых вопросов, с которыми мы сталкиваемся сегодня, нам нужно искать на них ответы. Если, например, Рождество имеет такое значение и настолько важно, то что может сказать о нем Библия? Нам нужно изучить все библейские тексты, касающиеся Рождества. Как вы думаете, сколько книг в Библии посвящено Рождеству?

### Ноль. Нет никаких библейских книг о Рождестве.

Люди берут Писание и пытаются обосновать Рождество, но Писанию абсолютно нечего сказать по этому поводу. Если это настолько важно, то оно должно было быть упомянуто там хотя бы один раз.

Другой пример — "восхищение". Нам нужно найти все места Писания, имеющие отношение к восхищению. Но мы не найдем ни одного, и все же учение о восхищении преобладает во многих деноминациях.

Ни одно учение не должно формулироваться на основе только одного стиха или отрывка из Писания.

Вот еще несколько примеров для вас:

### Истер (Пасха)?

(Деяния 12:4) "И, задержав его, посадил в темницу и приказал четырем четверицам воинов стеречь его, намереваясь после Пасхи (Истер) вывести его к народу."

Это слово "Истер (Пасха)" имеет непосредственное отношение к принципу "первого упоминания", потому что упоминается здесь впервые. Оно упоминается только здесь. Оно больше не упоминается нигде. Так что, если бы мы искали слово "Истер" в Библии, то обнаружили бы его

только в этом одном стихе. И, тем не менее, Церковь и весь мир празднуют Истер. Меня всегда крайне удивляло, что церковь и мир вместе отмечают один и тот же священный день. Действительно ли он свят? Если мир (который нечестив) празднует его, то насколько этот день свят? (Подробнее история появления термина "Истер (Пасха)" рассматривалось на занятии 44 - прим. перев.).

Мне кажется, что мир не должен праздновать Рождество. Либо мир не должен праздновать Рождество, либо Рождество не должна праздновать церковь. Мир не празднует Песах (Священный Божий Праздник. Пасха Господня — это праздник в память об освобождении израильского народа от египетского рабства - прим. перев.) Мир не празднует Пятидесятницу. И мир, конечно же, не празднует Суккот.

Мир не соблюдает Шаббат. Он оскверняет его. Но мир соблюдает воскресенье. В воскресенье жизнь замедляется. Суббота — напряженный, очень напряженный день, поэтому мир — хороший пример, наглядно демонстрирующий наши с ним различия. Библия совершенно ясно говорит, что мы в мире, но мы не от мира сего. В Библии также говорится, что те, кто любит мир, являются врагами Иехова.

Мы смотрим на то, как живет мир. Те, кто поступает так же, как поступают в миру, вступают в сговор с этим миром. Почему мы пытаемся забрать у мира Рождество? Мы —нет. Не "мы". Почему Церковь пытается отнять у мира Рождество? Она утверждает, что мир исключает из Рождества "Христа". **Но Его там никогда и не было.** 

То же самое происходит и с Истер (Пасхой). Говоря об Истер (Пасхе), мы видим, что она упоминается в Библии лишь один-единственный раз. На самом деле это неправильный перевод слова "Песах", которое и означает "Пасха".

Зачем кому-то понадобилось это делать? Почему они просто нашли какое-то слово, вставили его в Библию, а затем создали христианский праздник? Каждый здравомыслящий христианин с помощью любого метода исследования Библии может проанализировать Слово и выяснить, что слово "Истер/Пасха" было вставлено каким-то переводчиком. И все же это празднуется Церковью Божьей.

Вот так единственный стих привел к возникновению одного из самых священных дней в христианском календаре. Только один стих! Как можно взять один стих из Писания и построить на нем целое учение? И это не единственный подобный пример.

### Крещение для мертвых?

(1 Коринфянам 15:29) "Иначе, что делают крестящиеся для мертвых? Если мертвые совсем не воскресают, то для чего и крестятся для мертвых?"

Большинство христианских церквей больше не крестят за умерших, но есть церковь, которая делает это. Церковь Иисуса Христа Святых последних дней, мормоны крестят "для мертвых". Мне кажется, что всякий раз, когда мы сталкиваемся с каким-то деноминационным учением, мы должны найти хотя бы двух — трех свидетелей, способных его подтвердить. А если таких свидетелей нет, то насколько верно такое учение?

"... дабы устами двух или трех свидетелей подтвердилось всякое слово." (Матфея 18:16 - прим. перев.).

Если вы хотите сформулировать собственное учение, у вас должны быть подтверждающие его свидетели, библейские свидетели. Итак, мы сказали, что есть люди, крестящие за мертвых.

Этот стих был положен в основу учения о "крещении для мертвых". Однако об этом нигде больше не упоминается в Писании. Понимание культурного контекста этого отрывка показывает, что это была небиблейская церемония. Вы крестите для мертвых. Что это должно вам дать? Крещение за умерших в мормонской церкви должно фактически означать, что имена умерших без Христа теперь добавляются в Книгу Жизни Агнца. Вот что это должно означать.

Положенная в основу этого идея заключается в том, что с ними теперь произойдет второе воскресение. Однако католическая церковь придумала нечто еще более отвратительное, и это идея о чистилище. Она утверждает, что каждая умершая душа попадает в зону ожидания, из которой священник своими молитвами может перевести ее в Царство.

Видите ли, когда люди не знают Библии, любой, кто, как считается, ее знает, может сказать им, о чем, якобы, говорит Библия. И эти люди не будут знать ничего другого, потому что сами Библию не читают.

Во Флориде есть один пастор. Его община верит, что он воскресший, вернувшийся Иисус Христос. Они поклоняются этому человеку. И он говорит им: "Я — Мессия". И это — христианская церковь. У этого человека 300 - 400 прихожан, и он миллионер. Люди жертвуют ему кучу денег. Он говорит, что он — это второе пришествие Мессии. Он говорит, что никогда не умрет, и все же он стареет. Люди поклоняются этому человеку, как будто он сам Иисус Христос.

Итак, существуют самые разные учения. Мы кое с чем сталкивались. Я думаю что именно поэтому есть веские причины, почему у людей возникают проблемы в отношениях с харизматами, пятидесятниками, апостольскими верующими и теми, кто несет пророческое служение. Легче всего иметь дело с теми, кто пророчествует. Люди начинают пророчествовать. И теперь они пророчествуют друг другу.

Они служат друг другу. Это не имеет абсолютно никакого отношения к Слову. Они "входят в дух". Как только они вошли в дух, они говорят: "Бог сказал". У меня было несколько человек, которые говорили мне: "Бог сказал это, и Бог сказал то". Хорошо, но тогда получается, что при этом Он дал вам и Писание, которое вы цитируете, и которое не имеет абсолютно ничего общего с тем, что, по вашим словам, вам "сказал Бог."

Есть много эксцентричных людей, которые говорят: "Бог сказал", "Бог сказал мне" и "Это сделал Бог". Но то, о чем они говорят "Бог сказал", на самом деле противоречит тому, что действительно сказал Бог. Так что, разве Бог изменил Свое мнение?

(Марка 16:16) "Кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет

веровать, осужден будет."

Это интересный отрывок, потому что, если его проанализировать, то учение о крещении осталось бы совершенно неполным, если бы основывалось только на одном этом стихе. Якобы, если вы не были крещены, то попадете в ад. Мы точно знаем, что на кресте был некий человек. Мы, конечно же, не думаем, что он был крещен во имя Иисуса. И все же Иешуа сказал что: "ты будешь со Мной в раю." Мы не можем точно сказать, что он не был крещен, но у нас и нет никаких свидетельств и доказательств из Библии, что он был крещен. В любом случае и то и другое утверждение может иметь равную силу в качестве аргумента. Я не могу с уверенностью утверждать, что он не был крещен. А ты не можешь утверждать, что был.

Сам по себе этот стих мог бы привести к ошибке, если бы его не сопоставляли с другими текстами о крещении в Евангелияx, Книге Деяний и в Посланияx.

### Формула крещения?

(**Матфея 28:19**) "Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа."

Католические, лютеранские, реформаторские, христианские реформаторские, англиканские, епископальные, баптистские и многие другие церкви основных деноминаций спорят по поводу погружения и крестят "во имя Отца и Сына и Святого Духа". Эта формула упоминается только однажды. Фактически каждого крестили во имя Иешуа. В Книге Деяний мы ни разу не встречаем крещения "во имя Отца, и Сына и Святого Духа". Всех крестят во имя Иешуа (в Библии короля Иакова это "Господь Иисус").

Итак, у нас есть проблема со стихом, который не применяется вне деноминации. И все же есть те, кто доказывает, что, якобы, "Иисус сказал, что вы должны делать это во имя Отца, и Сына, и Святого Духа". Один из способов толкования — это практическое применение. Как это применяется на практике?

Эта формула нигде больше не упоминается в Писании. Принцип "сопоставления упоминаний" можно применять для решения проблем и кажущихся расхождений в текстах Писания. Иногда два, на первый взгляд явно противоречащих друг другу стиха, можно согласовать, рассмотрев соответствующий третий стих.

### Вера или дела?

**Пример:** Павел написал в *Послании к Римлянам 4:2-3* что мы оправдываемся верой.

(**Римлянам 4:2-3**) "Если Авраам оправдался делами, он имеет похвалу, но не пред Богом. Ибо что говорит Писание? "Поверил Авраам Богу, и это вменилось ему в праведность"."

В *Римлянам 1* он говорит:

(**Римлянам 1:16-17**) "Ибо я не стыжусь благовествования Христова, потому что оно есть сила Божия ко спасению всякому верующему, во-первых Иудею, потом и Еллину. В нем открывается правда Божия от веры в веру, как написано: "праведный верою жив будет.""

Одни утверждают: "Нужна только вера. Все, что вам требуется — это вера. Никаких дел. Мы спасены благодатью через веру, а не делами".

Другие, как, например, Свидетели Иеговы с этим спорят. Они пытаются делами проложить себе путь на Небеса, в Царство.

Иаков в стихах 2:21, 24, 26 написал нечто, вроде бы противоречащее этим словам Павла. Он сказал, что мы оправдываемся делами. Павел писал, что мы оправдываемся верой. Иаков писал, что мы оправданы делами. Так кто же из них прав?

(**Иаков 2:21, 24, 26**) "Не делами ли оправдался Авраам, отец наш, возложив на жертвенник Исаака, сына своего?... Видите ли, что человек оправдывается делами, а не верою только? ...Ибо, как тело без духа мертво, так и вера без дел мертва."

Один доказывает: "Никаких дел. Никаких дел. Только вера". Иаков говорит: "Погоди. У тебя должны быть дела. Одной веры недостаточно".

Принцип "сопоставления упоминаний" дает нам возможность увидеть, как можно примирить веру и дела, проанализировав все Писание.

(**Иаков 2:17-18**) "Так и вера, если не имеет дел, мертва сама по себе. Но скажет ктонибудь: ты имеешь веру, а я имею дела: покажи мне веру твою без дел твоих, а я покажу тебе веру мою из дел моих."

Итак, это вера плюс дела.

(**Иакова 2:20**) "Но хочешь ли знать, неосновательный человек, что вера без дел мертва?"

И дальше он продолжает:

(Иакова 2:26) "Ибо, как тело без духа мертво, так и вера без дел мертва."

Значит, требуется и то и другое. Благодаря применению принципа "сопоставления упоминаний", два, казалось бы, явно противоречащих друг другу стиха, примиряются текстом третьего.

### Чистое, нечистое или все?

В Книге Бытие:

(**Бытие 9:3**) "Все движущееся, что живет, будет вам в пищу; как зелень травную даю вам все."

Здесь кто-то скажет: "Минуточку, брат. Ты ведь говоришь, что есть чистое и нечистое? Но разве здесь, в *Бытие 9*, не говорится что "все движущееся, что живет, будет вам в пищу?" Да, именно так здесь и говорится, поэтому человек, дочитавший только до Бытия 9, может доказывать это, хотя уже должен был бы помнить, что Ной брал с собой и чистых и нечистых животных.

**Между чистым и нечистым существует очевидная разница.** Когда Ной приносил жертву Иехова, он брал только чистых животных (и Писание конкретно говорит об этом). Но этот стих, казалось бы, говорит, что хотя Иехова хочет, чтобы Ему приносили в жертву только "чистое", самим нам можно есть все, что захочется.

Что будет, если вы остановитесь на этом месте Писания? Суть в том, что вы сможете опираться на этот аргумент, хотя он и не является достаточно весомым. А это значит, что либо Иехова передумал, либо вы неправильно толкуете то, что действительно говорит нам этот стих. Фактически этот стих, утверждая, что мы можем есть все, что угодно, стоит отдельно от остальных. Есть ли где-нибудь другие, подтверждающие это стихи?

Ну да, кто-то сошлется на *Книгу Деяния*, где говорится о приснившемся Петру сне. И у этого отрывка есть собственное толкование. Видите, как вольно можно обращаться с Писанием без применения принципа "сопоставления упоминаний"? И он будет отстаивать свое мнение. "Так сказано в том стихе."

Тогда давайте сделаем вот что. Давайте просто возьмем отдельно только *Бытие 1-9*, это и будет ваша Библия. Если продолжите читать дальше, то не найдете ничего, помогающего обосновать это утверждение.

Это не шутка. Это просто сопоставление Писания с Писанием. Вы берете стих, который, как кажется, противоречит всему остальному, что говорит Иехова, и строите на нем свою аргументацию. Я знаю людей, которые делают это постоянно. "Разве здесь не так написано?" "Так здесь сказано." Ну, если ты будешь зацикливаться на этом, то да, все так. Именно так здесь и говорится, но что это значит на самом деле?

Если это подразумевает каждое живое существо, движущееся по лицу Земли, тогда вы должны есть тараканов, скунсов, кошек и собак.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Только не говорите, что китайцы именно так и делают, потому что это подобно утверждению, что все белые люди — дьяволы. Не позволяйте таким словам выходить из ваших уст. Нельзя говорить, что все китайцы едят собак, потому что некоторые китайцы собак не едят. Мы должны избавляться от стереотипов, даже говоря нечто, верное отчасти. Это касается заявлений о всех китайцах, или всех черных, или всех белых, или всех мексиканцев, или всех азиатов, или всех евреев. "Евреи убили Иисуса". Что? Любой здравомыслящий человек знает, что это неправда. Но люди делают подобные глупые заявления, искренне считая, что это правда. "Евреи не принимают Иисуса". Значит что, Никодим не был евреем? А фарисеи в *Деяниях*? Священники, которые пришли к вере в Мессию — разве не евреи? Те 3000, которые присоединились в тот день - они не евреи? Мы должны быть осторожны, чтобы не делать заявлений о всей расе, основываясь только на том, что могут делать отдельные представители этой расы. Это называется "стереотипное мышление", и оно никогда не несло ничего хорошего.

Используя принцип "сопоставления упоминаний", вы можете сопоставлять и противопоставлять какой-то отрывок с другими, помогающими при его толковании.

### Ветхий человек или новый человек?

**Ефесянам 4:22-24** и **Колоссянам 3:5-14** — оба эти отрывка касаются противопоставления между ветхим и новым человеком. Обратите внимание на тему ветхого и нового человека, потому что она затрагивает некоторые продолжающиеся доныне дискуссии о сотворении по образу и подобию Божьему.

Давайте рассмотрим оба этих текста вместе, обратившись к имеющимся в них элементам противопоставления. При этом мы можем использовать отрывок из *Послания к Колоссянам* для толкования отрывка из *Послания к Ефесянам*, поскольку в *Послании к Колоссянам* перечислены как грехи, присущие ветхому человеку, так и добродетели, характеризующие нового человека.

Мы берем *Послание в Колоссянам* и толкуем с его помощью *Послания к Ефесянам*. Мы можем так делать и в других местах Писания, поскольку следует понимать, что *ефесяне* не читали написанного Павлом *колоссянам*. Они не были наставлены.

Кстати, я хочу еще раз кое-что дать вам. Я уже давал вам это раньше, но когда вы дойдете до конца некоторых из этих отрывков Библии, то обнаружите, что часть из них содержит конкретные указания, как, например, этот:

(Колоссянам 4:14-16) "Приветствует вас Лука, врач возлюбленный, и Димас. Приветствуйте братьев в Лаодикии, и Нимфана, и домашнюю церковь его. Когда это послание прочитано будет у вас, то распорядитесь, чтобы оно было прочитано и в Лаодикийской церкви; а то, которое из Лаодикии, прочитайте и вы."

Вы обратили внимание на это? Смотрите, я прочитал эту книгу и уверен, что вы тоже ее читали. Вы когда-нибудь читали послание из Лаодикии? Его там нет. Павел ссылается на послание, прочитанное в Лаодикии. Он говорит колоссянам, чтобы они поделились своим посланием с лаодикийцами и чтобы послание, написанное им лаодикийцам было передано колоссянам. Он не делает таких конкретных указаний во всех своих письмах, но мы можем с уверенностью утверждать, что это были два места, которым Павел дал конкретное указание обменяться полученными ими посланиями.

Послание к Ефесянам было написано для ефесян. Оно не было написано галатам. Оно не было написано шарлоттцам, техасцам, мичиганцам или калифорнийцам. Оно было написано ефесянам. Но когда составители Библии собрали все эти письма вместе, они взяли все имевшиеся у них или собранные письма и включили их в "чистое, непогрешимое, полное слово Божье".

Я говорю это не для того, чтобы подорвать авторитет Библии. Это не насмешка. Это не означает, что Библия неполная. Ничего подобного. Это просто призыв: "Эй, давайте подходить к Библии с открытыми глазами." Проснитесь. Прочтите и посмотрите, что там есть. Не ведите себя так, будто там чего-то нет, когда оно совершенно очевидно там есть. Поэтому мы читаем и изучаем

и исследуем, и ведем себя как верийцы. Мы исследуем Писание, чтобы понять, о чем оно говорит. Мы не домысливаем его и не заставляем говорить то, чего оно не говорит.

Именно так вы становитесь способными служителями. Вы избежите множества глупых споров. Я говорю людям: "Не спорьте о том, должны ли вы зажигать свечи в Шаббат." Есть те, кто говорит: "Если собираетесь соблюдать Шаббат, то должны зажигать свечи в Шаббат." Где это сказано в Библии? Если этого нет в Библии, то мне не нужно этого делать. "Но они делали именно так." Как вы можете доказать, что они делали это именно так?

Где это сказано в Библии? Если этого не сказано в Библии, то вы не можете ничего доказать.

| Ефесянам 4:22-24             | Колоссянам 3:5-14     |
|------------------------------|-----------------------|
| Отложить                     | Отложить              |
| Образ жизни ветхого человека | Все (перечень грехов) |

Что значит "отложить образ жизни ветхого человека"?

(**Колоссянам 3:5**) "Итак умертвите земные члены ваши: блуд, нечистоту, страсть, злую похоть и любостяжание, которое есть идолослужение,"

Откладывая ветхого человека, вы обрекаете на смерть ваши члены, которые находятся на Земле. Я что, умру? Умертвить мои члены? Я не умираю физически, но должен начать управлять всеми своими членами. Это мои мозг, глаза, уши, руки и ноги.

Перестаньте прелюбодействовать. И неважно, если вы даже помолвлены. Вы не женаты. Блудники не наследуют Царства. Слишком много людей оправдывают себя тем, что "мы ведь помолвлены и собираемся пожениться". А сколько раз ты был помолвлен с кем-то другим? Вы начинаете заниматься сексом, не находясь в браке, при этом оправдываетесь тем, что помолвлены. Но если ваш брак не состоится и отношения прекратятся, то потом вы будете помолвлены с кем-то еще, однако вы уже утратили девственность с тем, с кем были "помолвлены" раньше. Помолвка или обручение не дают вам права на консумированный брак (консумированный брак — это термин, означающий начало полноценных отношений между супругами, интимные отношение между ними - прим. перев.). Это называется блуд.

Нечистота — тут есть разные варианты. Расскажу вам кое о чем. Я знал нескольких неопрятных людей. У двух известных мне лидеров прославления были очень грязные машины. Чтобы ехать в них, нужна была прививка от столбняка. И они вели людей в поклонении. "Брат, ты предвзято ко мне относишься." Нет, но за этим что-то стоит. Я смотрю, как ты себя ведешь. Я смотрю, в каких условиях ты живешь. Я смотрю, как ты живешь. Если окружающая тебя обстановка отражает твою жизнь, значит, эта жизнь беспорядочная, она проходит как в угаре. Там валяется

старый картофель фри, который был там со времени появления МакДональдс. Валяются пустые пакеты из-под кетчупа, и только Отцу известно, что там за грязное пятно на коврике. Я однозначно не сяду в твою машину и не сниму обувь. Я так и жду, что кто-то выскочит из под сиденья.

Я никогда не видел людей, у которых жили бы мыши и крысы в автомобилях, но в некоторых машинах (судя по их внешнему виду) их присутствие меня бы не удивило. Я ни к кому не придираюсь. Послушайте. Вы узнаете дерево по плодам его.

Оба этих лидера прославления с их грязными автомобилями погрязли в блуде. Автомобиль — это просто показатель того, что происходило в их жизни. Если у вас нет времени навести порядок в автомобиле, которым, по вашим словам "вас благословил Бог", то разве так следует ценить вверенное вам Иехова?

Есть разница между беспорядком и жизнью в откровенной мерзости. Я хочу, чтобы вы это поняли. Жить в беспорядке — значит содержать в беспорядке свои вещи. В моем кабинете беспорядок. Если войдете в мой кабинет, то скажете: "Какой же здесь беспорядок!" Только ничего не трогайте, потому что я-то знаю, где что лежит. Я сразу увижу, что кто-то побывал в моем захламленном офисе. Достаточно передвинуть одну вещь, и я уже вижу, что кто-то здесь был.

**Нечистота** - чистите зубы, чтобы от вас не исходил нечистый дух. Тренированный человек может его видеть. Нечистые духи имеют запах. И ты можешь ощущать запах нечистого духа. Вот почему такой дух называют нечистым. Что-то издает запах нечистоты! Я не хочу ни к кому относиться предвзято. Но я обнаружил, что когда научился определять этот запах, то почувствовал, что он исходит от обоих лидеров прославления, у которых были захламленные автомобили. У них была такая же захламленная жизнь И от них обоих исходил одинаковый запах. Когда становитесь чувствительным к духовной сфере, то можете это видеть, чувствовать, различать, обонять и ощущать.

Страсть — это сильное неподвластное разуму влечение к чему-то или кому-то. Она может стать причиной необузданного неадекватного поведения. Сегодня мы живем в обществе, которое спокойно принимает любой образ жизни человека. Считается, что нет ничего особенного в том, что мужчина может любить не только женщин, но и мужчин, так же, как женщина — не только мужчин но и женщин, или даже в том, что некоторые позволяют животным лизать какие-то части тела. Кое-что из этого называется скотоложеством. Сейчас мы живем в культуре и в обществе, где происходят самые разные странные вещи. Это все страсть.

Злая похоть — есть люди, которые никому не рассказывают о занимающих их разум мыслях и фантазиях, и о том, какую роль они играют в их жизни. Они могут войти в интернет и говорить о своих фантазиях с совершенно незнакомым человеком, который ничего о них не знает. Около года назад вышла одна книга. По сути это был порнографический роман, который, как говорят, буквально произвел фурор среди городских и сельских женщин. Как сказал Иешуа, мы не должны удивляться некоторым происходящим на наших глазах вещам. Например тому, что Джейми Фокс назвал Барака Обаму "Спасителем". Некоторые мессианские верующие подняли по этому поводу шум. "Не могу поверить, что он это сказал". Джейми — мирской человек. Почему вас шокирует,

когда мирские люди делают мирские вещи?

Мы живем в нечестивом и прелюбодейном поколении, так почему же нас шокирует, когда люди поступают нечестиво и совершают прелюбодеяния? Потому, что мы не знаем Библию.

Что мы должны сделать, так это отделиться от мирских вещей и людей, которые так живут. Павел писал, что с тем, кто, называясь братом, остается блудником, не следует даже и есть вместе. У нас не может быть общения с безнравственностью и нечестием. Какое общение может быть у света и тьмы, у сынов Иехова и сынов Велиала? Какое может быть общение между нечестивыми и праведными?

Если ты называешь себя праведником и святым, а твои друзья нечестивы, то что это говорит о тебе? Худые сообщества развращают добрые нравы. Масть к масти подбирается, кто на кого похож, тот с тем и схож.

### Любостяжание, которое есть идолослужение.

(Колоссянам 3:8) "А теперь вы отложите все: гнев, ярость, злобу, злоречие, сквернословие уст ваших;"

Все это список того, что есть у ветхого человека. И сегодня в теле Мессии есть люди, буквально наполненные гневом. Они мстительны и жаждут мести. Они хотят поквитаться.

Злоречивые слова, которые выходят из уст, являются сквернословием. Слово "сквернословие" (profanity) — производное от "скверна, скверный" (profane). Как может неоскверненный человек употреблять скверные слова? Обязанность священников и пророков состоит в том, чтобы научить людей различать святое и скверное, чистое и нечистое. Святые люди не сквернословят.

(**Колоссянам 3:9**) "Не говорите лжи друг другу, совлекшись ветхого человека с делами его".

Вот еще сравнение с новым человеком:

| Ефесянам 4:22-24 | Колоссянам 3:5-14       |
|------------------|-------------------------|
| Обновиться       | Обновленный в познании  |
| Духом ума вашего | Образ Создавшего его    |
| Облечься         | Облечься                |
| Новый человек    | (Перечень добродетелей) |

(Колоссянам 3:10) "И облекшись в нового, который обновляется в познании по образу Создавшего его,"

Адам и Ева были сотворены по образу Иехова. Когда вы рождаетесь заново, то вас воссоздают. Теперь вы новое творение, созданное по образу Создавшего вас. Из-за падения вы имели образ падшего человека. Вы были рождены. Но когда вы рождаетесь заново, то становитесь творением. Теперь вы уже новое творение.

### Ниже приведены добродетели:

(Колоссянам 3:12-14) "Итак облекитесь, как избранные Божии, святые и возлюбленные, в милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение, снисходя друг другу и прощая взаимно, если кто на кого имеет жалобу: как Христос простил вас, так и вы. Более же всего облекитесь в любовь, которая есть совокупность совершенства."

### Краткое содержание занятия 49.

### Основные положения.

- 1. Когда вы собираетесь обсуждать с кем-то какой-либо стих или отрывок, первое, что нужно сделать это правильно определить его контекст.
- 2. Принцип "сопоставления упоминаний" это принцип, согласно которому определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопоставления с другим стихом или группой стихов.
- 3. В притче о сеятеле сеятель сеет семя. Семя это Слово. Оно прорастает в зависимости от состояния почвы, в которую оно сеется (почва это сердце принимающего Слово).
- 4. Люди могут слышать Слово, но если они его не понимают, то и не будут исполнять.
- 5. Мы узнаем дерево по его плодам. Вы приносите добрые плоды тогда, когда ваша жизнь является благословением для других, и благодаря вам их жизнь становится лучше.
- 6. Люди превращают так называемые хвалу и поклонение в церкви в некую форму развлечения.
- 7. Истинное поклонение предполагает жертву и жизнь по воле и заповедям Иехова.
- 8. Притча о пшенице и плевелах говорит о времени жатвы. Плевела символизируют нечестивых, а пшеница праведных. Плевела будут увязаны в снопы и брошены в огонь.
- 9 .В Библии нет никаких (ноль) текстов о Рождестве. Те, кто хочет увязать "Христа" с Рождеством, должны знать, что Он на самом деле никогда не имел с этим ничего общего, об этом говорится исключительно в религиозных традициях.
- 10. Ни одно учение не должно формулироваться на основе единственного обособленного стиха или отрывка Писания.
- 11.Слово "Истер/Пасха" только однажды появляется в переводах Библии, потому что это был неправильный перевод слова "Песах".
- 12. Историю о чистилище и возможности освобождения оттуда умерших по молитве придумали религиозные деноминации. Библия ничего не говорит о чистилище или о том, что мы должны молиться за мертвых.
- 13. Есть много разных формул крещения, о которых ведутся споры между конгрегациями. Но в книге "Деяния..." мы ни разу не встречаем крещения "во имя ...".
- 14. Принцип "сопоставления упоминаний" показывает нам, как можно примирить веру и дела рассматривая их в рамках всего Писания.
- 15. Два на первый взгляд противоречащих друг другу стиха могут быть согласованы третьим стихом по принципу "сопоставления упоминаний".
- 16. Говорят, что Библия это "чистое, непогрешимое и полное Слово Божье". Но Библия включает места, вставленные человеком и не являющиеся Словом Бога.

- 17. Нечистый дух можно видеть, ощущать и иногда чувствовать его запах.
- 18. Любостяжание это идолослужение.
- 19. Неоскверненный человек не может сквернословить. Святые не сквернословят. Святые не употребляют нецензурных слов. Праведники не должны браниться и покрывать людей матом.
- 20. Когда рождаешься свыше, то становишься новым творением. Теперь ты творение, созданное по образу Создавшего тебя.
- 21. Добродетели перечислены в Колоссянам 3:12-14: милосердие, благость, смиренномудрие, кротость, долготерпение, снисхождение, прощение и великодушная любовь.

### Упражнения для повторения.

| 1. Какова ваша реакция на тот факт, что многие доктрины христианских церквей не основан на убедительных и поддающихся проверке свидетельствах из Библии? |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                                                                                                          |  |
|                                                                                                                                                          |  |
|                                                                                                                                                          |  |
|                                                                                                                                                          |  |
|                                                                                                                                                          |  |
| ИЛИ на утверждение, что спасение обретается делами?                                                                                                      |  |
|                                                                                                                                                          |  |
|                                                                                                                                                          |  |
|                                                                                                                                                          |  |
|                                                                                                                                                          |  |
|                                                                                                                                                          |  |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

| (1 = Я не согласен 10 = Я полностью согласен)                                                                                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Цели:                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1.Я умею объяснять применение принципа "сопоставления упоминаний" при работе с притчами с учетом того, что зачастую Иешуа разъяснял их значение Своим ученикам гораздо позже, и что в Библии сама притча и ее разъяснение могут быть разделены многими стихами. |
| 1.                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 2.Я умею объяснять, что верно и обратное утверждение: если нельзя найти сравнения, то сопоставление упоминаний не может служить подтверждением какого-либо конкретного учения.                                                                                  |
| 1.                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                 |

# Чему я научился на этом занятии:

Мои записи.



### Подготовка учеников. Занятие 50.

## Принципы толкования - Принцип "сопоставления упоминаний" (часть 6).

### Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Объяснять, как добавлять новые уровни детализации отрывка, анализируя и сопоставляя другие упоминания по теме.
- Объяснять, что означает термин "синоптический" применительно к Евангелиям.

омимо моего есть еще только один голос, проповедующий чистое (незаквашенное) Евангелие (а я слышал довольно много мессианских учителей и учителей из "Иудейских корней/Hebrew Roots"). И это не бахвальство. Я просто говорю все, как есть. В наше время очень трудно найти истинное евангельское служение "без примесей". Всюду так много всего намешано, что если вы не вооружены Библией, если не читаете ее — и я говорю не только об отрывках из Торы ... Многие не понимают этого.

Прекрасно, что вы читаете Тору, но нужно самостоятельно изучать все Писание, не позволяя только текстам Торы становиться основой вашего изучения Библии. Иначе вы пропустите многое из того, что в ней есть.

Это вовсе не говорит о моем отрицательном отношении к книгам Торы. Я просто говорю о том, что следует исследовать всю Библию. Я сильно сомневаюсь, что Иешуа прожил Свою жизнь (как и Его ученики), основываясь только на книгах Торы. Скажу еще раз, я не хочу никого осуждать.

Он, конечно же, не ходил повсюду с мессианским Сидуром. Когда ученики попросили Его: "научи нас молиться", Он не дал им молитвенник.

Мы не можем позволить закваске распространиться и замутить Слово. Я ясно выражаюсь?

### Принцип "сопоставления упоминаний", обзор.

Принцип "сопоставления упоминаний" — это принцип, согласно которому, определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопостав-

ления с другим стихом или группой стихов.

"Сопоставлять" означает свести тексты воедино, чтобы исследовать их взаимоотношение, особенно с целью установления их совпадения или расхождения, сходных или различающихся моментов в них. "Противопоставлять" означает рассматривать вместе тексты, которые сильно отличаются друг от друга, хотя и относятся к одной и той же категории или классу, с тем, чтобы ярче высветить различия в них.

Применительно к принципу "сопоставления упоминаний", эти слова обозначают группирование текстов, посвященных определенной теме, для того, чтобы прояснить толкование каждого из них путем сопоставления или противопоставления.

Вы видите результат работы этих принципов во многих проповедях и учениях. Вы убедитесь, что люди применяют эти принципы, группируя тексты для того, чтобы поделиться этим с общиной. Они не знают, что применяют именно эти принципы. Мы же показываем вам принципы, которые используются при подготовке подобных материалов и выступлений.

Мы видим, что этот принцип можно рассматривать как неотъемлемую часть принципа контекста, согласно которому, Писание толкует Писание. Как сказано в *1 Коринфянам 2: 13*: "... соображая духовное с духовным."

(1 Коринфянам 2:13) "Что и возвещаем не от человеческой мудрости изученными словами, но изученными от Духа Святого, соображая духовное с духовным."

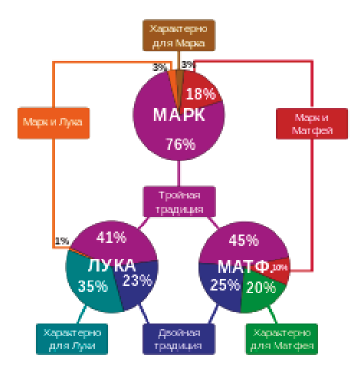
Принцип "сопоставления упоминаний" позволяет нам также увидеть более полную картину конкретного события, где не хватает деталей, за счет сопоставления описаний этого события у нескольких авторов. Наглядный пример этого — история об исцелении женщины с кровотечением.

### Все кроется в деталях.

Мы проанализируем эту историю, сопоставив **Евангелия от Матфея 9:20-22, Марка** 5:25-34 и **Луки 8:43-48**. В каждом из этих отрывков написано об исцелении женщины, страдавшей кровотечением. Полное толкование может быть сделано только путем совмещения деталей, приведенных в каждом из этих отдельных повествований. Каждый из авторов приводит какую-то информацию, которой нет у остальных. Таким образом, это событие можно полноценно толковать только путем сопоставления всех этих текстов.

Вы когда-нибудь слышали термин "синоптические Евангелия?" Еще один термин, "синоптическое Евангелие". На самом деле это сопоставление стихов из *Евангелий от Матфея, Марка, Луки* и *Иоанна* — тех событий, которые в них описываются.

### Связь синоптических Евангелий



Википедия "Синоптические Евангелия"

Те из вас, кто видел Хронологические Евангелия (или Евангельский синопсис, показывающий последовательность Евангельских событий - прим перев.), знают, что они существенно отличаются от обычных Евангелий тем, что в них используется принцип "сопоставления упоминаний" для размещения описываемых в Евангелиях событий в правильном хронологическом порядке. В них стихи Евангелий размещены в хронологическом порядке в параллельных столбцах, что позволяет более полно увидеть всю картину, сопоставляя их. Они не похожи на параллельные Библии, в которых сопоставляются одни и те же отрывки в разных переводах.

Вы не увидите полного описания этой истории ни у *Матфея*, ни у *Марка*, ни у *Луки*, и она вообще не упоминается у *Иоанна*.

Это отчасти похоже на то, как мы вспоминаем о встрече с кем-то. Вот почему это так важно для меня. Если бы я перед тем как жениться, знал то, что знаю сейчас, я бы сначала поговорил с семьей. Я поговорил бы с ее матерью и отцом. Я хочу знать, во что ввязываюсь. Зачастую мы только ограничиваемся общением с человеком, интересующим нас. Кто из вас сознает при этом, что не знает всей истории? Нам знакома только одна ее версия.

Но используя принцип "сопоставления упоминаний", мы сможем увидеть полную картину такой, как она записана. Посмотрим у *Матфея*:

(Матфея 9:19-22) "И встав Иисус пошел за ним, и ученики Его. И вот, женщина, двенадцать лет страдавшая кровотечением, подошедши сзади, прикоснулась к краю одежды Его; ибо она говорила сама в себе: если только прикоснусь к одежде Его, выздоровею. Иисус же, обратившись и увидев ее, сказал: дерзай, дщерь! вера твоя спасла тебя. Женщина с того часа стала здорова."

Это хорошее изложение. Но это только часть истории, если угодно, это все, что здесь сказано. Итак, здесь нам сообщается следующее:

| Рассказ Матфея | Женщина болела 12 лет<br>Прикосновение к краю одежды/цицит исцелило ее |
|----------------|------------------------------------------------------------------------|
| Рассказ Марка  |                                                                        |
| Рассказ Луки   |                                                                        |

А вот что рассказывает Марк:

(**Марка 5:25-26**) "Одна женщина, которая страдала кровотечением двенадцать лет, много потерпела от многих врачей, истощила все, что было у ней, и не получила никакой пользы, но пришла еще в худшее состояние,"

Иными словами, у этой женщины было множество врачей, которые осматривали ее. Она слышала не только второе, но и третье, четвертое, пятое и шестое мнения. Она страдала от многих вещей, а значит, многие врачи, вероятно, прописывали ей разные рецепты. Видимо, они давали ей самые разные рекомендации. "Попробуйте это." "Попробуйте то". Один врач говорит одно. Другой другое. Она прошла через многих докторов. *Матфей* все это опускает.

Она истратила все, что имела. У нее не осталось денег. Она не только ходила ко многим врачам, но, вероятно, испробовала много лекарств и много рецептов. После того, как она истратила все деньги, ей не только не стало лучше, но, наоборот, стало только хуже. Ей не стало лучше. Ей становилось все хуже. Эта часть истории добавлена *Марком*.

(**Марка 5:27-28**) "Услышавши об Иисусе, подошла сзади в народе и прикоснулась к одежде Его; ибо говорила: если хотя к одежде Его прикоснусь, то выздоровею."

Теперь вы видите, что *Марк* упускает то, что она сказала это про себя. "Она говорила." Кому она это говорила? Она говорила это мысленно.

(**Марка 5:29**) "И тотчас иссяк у ней источник крови, и она ощутила в теле, что исцелена от болезни."

Здесь мы видим, что говорится про источник кровотечения. Это были не просто капли крови, которые просачивались то здесь, то там. Говорится, что это был целый источник. И связано с каким-то опасным недугом. Это была не просто болезнь, но какой-то очень серьезный недуг (в англ. переводе в Библии короля Иакова употреблен термин "plague", означающий "чума, язва, эпидемическое заболевание с высокой смертностью. В греческом использован термин µаотіуос (мастигос), номер Стронга 3148 - недуг, бич, кара, язва - прим. перев.). Так что Марк приводит много деталей, которые у Матфея опущены.

(Марка 5:30-31) "В то же время Иисус, почувствовав Сам в Себе, что вышла из Него сила, обратился в народе и сказал: кто прикоснулся к Моей одежде? Ученики сказали Ему: Ты видишь, что народ теснит Тебя, и говоришь: кто прикоснулся ко Мне?"

Судя по их разговору, ученики хитрили, оправдываясь. Видите: "Кто Тебя трогал? Ты что, разве не видишь, сколько вокруг Тебя народу? И Ты еще спрашиваешь, кто Тебя коснулся?" Но вот что говорится дальше:

(Марка 5:32-34) "Но Он смотрел вокруг, чтобы видеть ту, которая сделала это. Женщина в страхе и трепете, зная, что с нею произошло, подошла, пала пред Ним и сказала Ему всю истину. Он же сказал ей: дщерь! вера твоя спасла тебя; иди в мире и будь здорова от болезни твоей."

Она, вероятно, рассказала ему свою историю, потому что Марк записал это. "Я прожила с этой проблемой двенадцать лет. Уже двенадцать лет я страдаю. Я просто не знала, что еще мне сделать. Я ходила от одного врача к другому. Я потратила все свои деньги". Возможно, это было все ее наследство. "У меня ничего не осталось, и в конце концов мне стало хуже, чем в начале." Обо всем этом она рассказывает Ему.

Мы бы сначала спросили: "Эй, кто коснулся меня?" Она исцелилась. "Дочь моя, твоя вера исцелила тебя." Эта женщина все рассказывает Иешуа. Чего Матфей, Марк и Лука не делают, так это не говорят нам, что именно она сказала. Здесь мы видим только, что "она рассказала Ему всю правду." Что это значит "вся правда"?

Суть в том, что женщина сознавала, чем грозило ей то, что она делала. Но вот что она говорит: "Я была в отчаянии. Я была в полном отчаянии, но я знала, что если только смогу коснуться края Твоей одежды... Мне не нужно было, чтобы Ты молился за меня. Мне не нужно было, чтобы Ты возлагал на меня руки. Мне не нужно было помазание елеем. Ничего этого мне не было нужно. Я знала, что даже если просто прикоснусь к краю Твоей одежды, то буду исцелена." Иешуа был весьма впечатлен. Он говорит: "Дочь моя, вера твоя исцелила тебя." Если бы только у нас была такая же настойчивая вера! Если бы.

Должен сказать, что бывают разные случаи. Я вспоминаю ситуации, когда люди хотели исцеления, но не имели достаточно веры для этого. У них действительно не было такой веры. Расскажу, рискуя навлечь на себя проблемы (в очередной раз). Я проводил служение, на котором присутствовало много народу. В помещении было наверное 300 — 400 человек. Треть из них молилась за другую треть, а я руководил всем этим процессом. Я просил людей молиться друг за друга и

направлял их действия.

Ко мне подошли несколько человек. Они хотели, чтобы я прервался и помолился за них. Я сказал им, что помолюсь за них, как только закончу то, что должен сделать. Один из них сразу отошел. Я думал об этом и наблюдал, просто наблюдал. И вскоре они ушли.

Я же размышлял об этом (поскольку не исключал, что мог обидеть этих людей). Позвольте сказать вам кое-что. Если вы нуждаетесь в исцелении и при этом обижаетесь, значит, ваша вера не настойчива.

Это как в случае с Нееманом. Пророк говорит ему: "Просто иди и омойся в Иордане." Нееман обиделся и ушел в гневе. Пришлось слуге уговаривать его: "А если бы пророк попросил тебя сделать что-то трудное, разве ты не сделал бы этого?"

Иногда нужно проявить настойчивость. Нужно добиваться своей цели, не принимая ответов "нет". Если я действительно нуждаюсь в исцелении и кто-то скажет мне: "подожди, и я помогу тебе", то я буду ждать, даже если буду самым последним в очереди.

Вот какой должна быть наша вера. Порой именно она спасает нас. Эта женщина сказала: "Послушайте, на меня могут наступать, меня могут отпихивать, меня могут толкать или оттирать в сторону." Только представьте себе. Там огромное скопище людей. Женщина пробивается через плотную толпу. Только она знает, насколько тяжело ей пришлось. Если вы когда-нибудь пытались пробиться через толпу, то понимаете это. Представьте себе это, зная, сколько людей следовало за Иешуа.

Как сказали ученики: "Все эти люди следуют за нами, они окружают нас, и Ты спрашиваешь, кто прикоснулся к Тебе? Да кто к Тебе только ни прикасался!" Вот сколько там было людей. Но эта женщина каким-то чудом, по вере пробилась в середину толпы, где находился Иешуа. Именно такая вера нам и нужна. "Вера твоя исцелила тебя". Это движущая вера. Вы рискуете собой, чтобы получить исцеление. "Твоя вера исцелила тебя. Иди с миром."

Итак, мы добавляем детали, рассказанные Марком:

| Рассказ Матфея | Женщина болела 12 лет.<br>Прикосновение к краю одежды/цицит исцелило ее                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Рассказ Марка  | Много пострадала от разных врачей Потратила все свои деньги<br>Ее состояние только ухудшилось Коснулась одежды<br>Источник кровотечения, смертельно опасный недуг<br>Почувствовав, что от Него вышла сила, Иешуа спрашивает, кто коснулся Его<br>Реакция учеников на Его вопрос<br>Она пала ниц пред Ним и поведала всю правду. Отпущена с миром |
| Рассказ Луки   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 4 Царств 5

*Марк* добавляет очень многое из того, что опускает *Матфей*. Читая Библию, я хочу знать все. Если эта история описывается еще и где-то в другом месте, это дает мне больше информации, чем один конкретный стих в одном конкретном отрывке.

Лука добавляет совершенно другой уровень детализации:

(Луки 8:43) "И женщина, страдавшая кровотечением двенадцать лет, которая, издержавши на врачей все имение, ни одним не могла быть вылечена,"

Мы видим, что у *Марка* она потратила все, что имела. Это могло означать, что когда-то она имела какие-то сбережения. Но Лука пишет, что все деньги, которые у нее были на жизнь, она тратила на врачей. Однако они были не в силах остановить болезнь и исцелить женщину.

(Луки 8:44-45) "[Она], подойдя сзади, коснулась края одежды Его; и тотчас течение крови у ней остановилось. И сказал ей Иисус: кто прикоснулся ко Мне? Когда же все отрицались, Петр сказал и бывшие с Ним: Наставник! народ окружает Тебя и теснит, - и Ты говоришь: кто прикоснулся ко Мне?"

Обратите внимание на то, что именно Он здесь говорит. Потому что я считаю, что Иешуа спрашивает об этом Своих учеников. Он не просто вопрошает толпу: "кто прикоснулся ко Мне?" Он обращается к Своим ученикам: "кто прикоснулся ко Мне?" И те отвечают: "Я Тебя не трогал." "Я не трогал Тебя." "Я Тебя не трогал." Возможно, там присутствовали все двенадцать Его учеников. И все они отрицали, что прикоснулись к Нему. (Это опять к слову о самоуверенных учениках).

(**Луки 8:46**) "Но Иисус сказал: прикоснулся ко Мне некто; ибо Я чувствовал силу, исшедшую из Меня."

Теперь Он ведет с ними разговор. "Кто-то ко Мне прикоснулся."

(Луки 8:47) "Женщина, видя, что она не утаилась, с трепетом подошла и, падши пред Ним, объявила Ему пред всем народом, по какой причине прикоснулась к Нему, и как тотчас исцелилась."

Вероятно, она пыталась уйти через толпу так же незаметно, как и пробилась к Нему. Но ее обнаружили. Просто поражают истории о людях, не соблюдающих и не понимающих Закон, но пытающихся комментировать Писание, опираясь на собственное, якобы, понимание иудейской специфики. Такие христианские пасторы говорят: "она была нечиста, у нее было кровотечение, и она должна была кричать: "Нечиста! Нечиста!" Но она не кричала об этом. И поэтому ее должны были забить камнями". Вы, возможно, слышали подобные проповеди об истечении крови?

Теперь это уже не просто разговор между Иешуа и женщиной. Теперь в этом разговоре участвуют все. Видите, что происходит, когда сравниваешь все рассказы? Вот она идет, испуганная и дрожащая. Она падает ниц и начинает все рассказывать.

Суть в том, что если бы она не была исцелена, была бы осквернена вся эта толпа, потому что

она была нечиста. Согласно Торе, ее не должно было быть в этой толпе. Вот почему мы понимаем, что эта история была свидетельством ее великой веры.

Эта женщина говорит: "Я разорена. Я в полном отчаянии. Лучше бы я ... если я не исцелюсь, то, скорее всего, умру. Как только эти люди узнают, что у меня истечение крови, и я нахожусь среди них..." Какой-нибудь фанатик схватит камень и забьет ее, и будет оправдан, потому что она осквернила его в общественном месте.

(Луки 8:48) "Он сказал ей: дерзай, дщерь! Вера твоя спасла тебя; иди с миром."

Заканчивая нашу таблицу: Марк добавляет к ней кое-что, опущенное Матфеем, и затем Лука вносит свой вклад:

| Рассказ Матфея | Женщина болела 12 лет<br>Прикосновение к краю одежды/цицит исцелило ее                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Рассказ Марка  | Много пострадала от разных врачей Потратила все свои деньги<br>Ее состояние только ухудшилось Коснулась одежды<br>Источник кровотечения, смертельно опасный недуг<br>Почувствовав, что от Него вышла сила, Иешуа спрашивает, кто коснулся Его<br>Реакция учеников на Его вопрос<br>Она пала ниц пред Ним и поведала всю правду Отпущена с миром |
| Рассказ Луки   | Потратила на врачей все свое состояние Неизлечима, возможно это ее приговор Коснулась края одежды Иешуа Все отрицали, что прикоснулись к Нему Петр также отвечает за всех Женщина признается перед всеми Вера исцелила, иди с миром                                                                                                             |

### Город Вавилон.

Мы много слышали о Вавилоне. Но есть вещи, которых вы, вероятно, о нем не слышали. Чтобы получить ясное представление о Вавилоне, как он описывается в Писании, необходимо рассмотреть и сравнить следующие главы:

Бытие 10, 11 Даниила 1-5 Исайи 13, 14, 47, 48 Иеремии 50, 51 Откровение 17, 18 Чтобы понять библейские описания каких-то мест, следует собрать вместе и сопоставить все тексты, в которых они упоминаются.

В Библии много написано о Вавилоне, но даже на первый взгляд мы видим, что Вавилон существовал во все времена, описанные в библейских книгах от *Бытия* до *Откровения*. Что они говорят нам о Вавилоне? Он упоминается в первой и последней книгах Библии и во многих книгах между ними.

**Бытие 10, 11:** Возникновение Вавилона. Вавилон был столичным городом первого царства людей Сеннаар.

(**Бытие 10:10**) "Царство его вначале составляли: Вавилон, Эрех, Аккад и Халне, в земле Сеннаар."

Я нахожу это довольно интересным. О чьем царстве мы говорим? Оно принадлежало Нимроду. Вавилон был первым столичным городом, который находился в земле Сеннаар.

Сеннаар (иврит: Шинар, *Shinar*) регион, включавший города Вавилон, Эрех (сравните, например, с современным Ираком), Аккад и Халне, местоположение которых, за исключением Аккада, неизвестно. Сеннаар, расположенный на аллювиальной равнине Вавилонии (Сеннаар, или Вавилония, охватывающие весь регион), в течение многих веков был, вероятно, самым плодородным регионом Земли. Ранние пост-дилувианцы ("люди, жившие после всемирного потопа") отправились на восток и начали строить там башню.



MAP OF THE ANCIENT NEAR EAST

Надписи на карте Древнего Ближнего Востока:

Нагал - Харран; ASSHUR - ACCYP (АШУР); Caspian Sea - Каспийское море; Nineveh - Ниневия; Calah - Калах; PARTHIA - ПАРФИЯ; MEDIA - МИДИЯ; Ecbatana - Экбатана; Mari - Мари; Tigris - Тигр; Euphrates - Евфрат; Zagros Mountains - Загросские горы; ACCAD - АККАД; Shushan (Susa) - Шушан (Сузы); PERSIA - ПЕРСИЯ; ARABIAN DESERT - АРАВИЙСКАЯ ПУСТЫНЯ; Babylon - Вавилон; ELAM - ЕЛАМ; ВАВІLONIA - ВАВИЛОНИЯ; SUMER - ШУМЕР; Ur - Ур; PERSIAN GULF - ПЕРСИДИЙ ЗАЛИВ.

Вавилон был центром управления. Там находились столичные здания. Там пребывал правитель или царь. Там находилась башня Вавилона, или Вавилонская башня. Именно там произошло восстание, великое восстание. Именно там люди построили свое царство.

У нас есть нечто удивительное, то, что мы называем Соединенными Штатами Америки. Правителя (губернатора) Соединенных Штатов Америки называют президентом. Президентом штата Северная Каролина является губернатор. Это самый высокий пост в штате. Вы не подниметесь выше этой должности. У губернатора есть собственный конгресс, парламент, сенаторы и представители штата. Подобно тому, как есть Сенат США и Палата представителей США. Есть определенная система государственного управления.

Есть страна Израиль. Какой город является столицей Израиля? Тель-Авив. Кто-то скажет, что это Иерусалим, но на самом деле это Тель-Авив. Иерусалим был объявлен столицей, но ни одно государство в мире (может быть, за исключением двух или трех) не признают его столицей Израиля. Если вы разбираетесь в управлении, то видите здесь парламентскую демократию с уникальной формой правления — Кнессетом. Есть премьер-министр и президент. Также есть правящие партии, которые определяют, кто станет президентом, если партия победит на выборах. Это совершенно другая система. И она, конечно же, не основана на Библии.

Царь Сеннаарский Амрафел вторгся в Ханаан во дни Аврама (*Бытие 14:1*). Правителем Сеннаара был Навуходоносор (*Даниил 1:2*). Сеннаар упоминается в пророчестве Исаии (*Исаия 11:11*).

(Исаия 11:11-12) "И будет в тот день: Господь снова прострет руку Свою, чтобы возвратить Себе остаток народа Своего, какой останется у Ассура, и в Египте, и в Патросе, и у Хуса, и у Елама, и в Сеннааре, и в Емафе, и на островах моря. И поднимет знамя язычникам, и соберет изгнанников Израиля [по другой версии, Ефрема; Израиль и Ефрем считаются одним и тем же], и рассеянных Иудеев созовет от четырех концов земли."

Сегодня, говоря об Израиле и произнося "Израиль", подразумевают, что речь идет о "земле евреев". Но Израиль никогда не был только землёй евреев. Согласно определению, страна иудеев (евреев) — это Иудея. Потому что Иудея - это та земля, которая была дана Иуде. Это прямые потомки еврейского народа и тех, кто обратился в иудаизм. Израиль же после смерти Соломона стал ассоциироваться с Ефремом.

Ефрем / Израиль также считается десятью потерянными коленами. Но теперь из-за сионизма люди делают такие заявления, как: "Израиль — это родина еврейского народа." Израиль — это родина всех двенадцати колен Израиля, а не только еврейского народа. Но еврейский народ хочет сказать: "Ну, евреи включают все двенадцать колен." Задайте себе вопрос, а является ли это библейским? Это ведь все равно, что назвать представителей всех двенадцати колен "вениаминитами", или "нафталитами" или "данитами".

Еврейский народ — это потомки <u>Иуды</u>. Израиль — это родина всех <u>двенадцати</u> колен, а не только одного из них.

Меня могут спросить: "почему вы видите в этом такую уж большую проблему?" Отвечу, почему. Потому что это и есть большая проблема. Один парень увидел на мне цицит. Он был евреем. Он подошел ко мне и спросил, не эфиопский ли я еврей. Почему, потому что я черный? Если ты черный, значит, должен быть эфиопским евреем. Если ты не эфиопский еврей, то "не должен быть" черным. Якобы, "нет" черных евреев, кроме эфиопских. Почему, если я ношу цицит, то обязательно должен быть евреем?

Правильно ли говорить "ефремлянин"? Это Библия называет Израиль как десять "потерянных" колен, не-евреев.

(**Исаия 11:12**) "И поднимет знамя язычникам, и соберет изгнанников Израиля, и рассеянных Иудеев созовет от четырех концов земли."

После смерти Соломона его царство разделилось на Иудею и Израиль, на царство Израиля и царство Иуды. Так было и остается до сего дня.

Итак, Он хочет собрать рассеянный народ Иудеи с четырех концов Земли. И знаете что? Потеряны не только десять колен. Библия (Исаия) говорит, что Он планирует собрать рассеянный народ Иудеи со всех четырех концов земли — Востока, Севера, Юга и Запада. Он достигнет каждого, включая и того, кто не знает, что он еврей, и даже не подозревает, что является частью Иудеи.

Вы просто удивитесь. Я поражаюсь, скольких я уже встречал людей, узнавших о своем еврействе только сейчас, в своем поколении и буквально в последние четыре - пять лет. Они только что обнаружили это.

(**Исаия 11:13**) "И прекратится зависть Ефрема, и враждующие против Иуды будут истреблены. Ефрем не будет завидовать Иуде, и Иуда не будет притеснять Ефрема."

Иными словами, Израиль не будет завидовать Иуде, а Иуда не будет притеснять Израиль. Сейчас между Израилем и Иудеей существует вражда. Они противостоят друг другу. В каком-то смысле именно это и происходит. Вы увидите, что некоторые из них называют себя "хибру израильтяне" и считают, что все белые евреи — это хазары, или белые дьяволы.

Есть евреи, считающие, что любой черный, принадлежащий к дому Израиля, "должен" быть из Эфиопии. "Эфиопские евреи." Выражение слов.

Петр сообщает нам, что в Вавилоне была мессианская община:

(1 **Петра 5:13**) "Приветствует вас избранная, подобно вам, церковь в Вавилоне и Марк, сын мой."

Вы знали об этом? В Вавилоне также поклонялись Солнцу.

*Отверовение* подробно описывает влияние Вавилона на Землю и предсказывает его будущее. Что действительно интересно, так это то, что вавилонский плен народа Израиля навечно оставил неизгладимый след на идентичности Израиля.

После семидесяти лет плена большинство людей утратили свой родной язык и выучили язык поработителей. Мы знаем, что когда Неемия и Ездра отвечали за возрождение служения единственному истинному Элохиму, Ездра должен был уже переводить Тору детям Израиля, вернувшимся из плена. Он переводил, потому что они утратили свой язык. Они больше не могли читать свою священную книгу.

Вавилон оказал огромное влияние.

(Откровение 14:8) "И другой Ангел следовал за ним, говоря: пал, пал Вавилон, город великий, потому что он яростным вином блуда своего напоил все народы."

У Отца серьезные проблемы с Вавилоном, и не только с великим городом Вавилон. Но и со всеми городами, Вавилоном зараженными. Вот что происходило в земле Вавилонской. Это сама мировая система решила не доверять Богу. Она, якобы, не нуждалась в Нем и не хотела Его. Они думали, что вполне способны построить царство, которое станет крепостью и защитой от небесного Элохима, якобы способного в будущем нарушить данное Им обещание никогда больше не уничтожать землю потопом.

Теперь они строят (на самом деле только пытаются строить) башню, которая возвысилась бы над равниной. Библия говорит нам, что обрушившаяся на Землю вода на двадцать футов (6 метров) покрывала самые высокие горные вершины. То есть эти люди пытались построить башню такой высоты, чтобы на ее крыше можно было спастись при новом потопе. Вероятно, она была зарезервирована для элиты (как современные пентхаусы), для Рокфеллеров того времени, для вавилонских иллюминатов (иллюминаты – данный термин используется в конспирологических теориях, предполагающих существования некой тайной организации, негласно управляющей историческим процессом - прим. перев.).

(**Откровение 16:19**) "И город великий распался на три части, и города языческие пали, и Вавилон великий воспомянут пред Богом, чтобы дать ему чашу вина ярости гнева Его."

Иными словами, Он говорит: "Послушайте. Вы всё привели в беспорядок. Вы так застелили эту кровать, вам и лежать на ней. Вы заварили эту кашу, вам ее и расхлебывать. Вы заплатите за ад, который устроили в Моем творении".

(**Откровение 17:5**) "И на челе ее написано имя: ТАЙНА, ВАВИЛОН ВЕЛИКИЙ, МАТЬ БЛУДНИЦАМ И МЕРЗОСТЯМ ЗЕМНЫМ."

Это родина всего гнусного, всего блудливого. Именно здесь родилось все дурное на Земле. Все думали, что это Египет. В церкви мы сравнивали мир с Египтом. Разве не так? Египет символизировал мир. Но Египет не оказал такого влияния на мир и не явил миру такие отвратительные вещи, как Вавилон. В этом Египет и рядом с ним не стоял.

Если мы хотим ассоциировать какую-либо страну с миром и мерзостями Земли, то мы должны делать это так, как делает Библия. В ней говорится, что Вавилон был матерью блудниц и мерзостей земных. Вавилон представлял собой Землю, мир и всю мировую систему.

(Откровение 18:2) "И воскликнул он сильно, громким голосом говоря: пал, пал Вавилон, великая блудница, сделался жилищем бесов и пристанищем всякому нечистому духу, пристанищем всякой нечистой и отвратительной птице; ибо яростным вином блудодеяния своего она напоила все народы."

Египет никогда не считался "Великим Египтом". Египет никогда не считался матерью блуда, но именно так церковь хочет назвать мировую систему. Вы были в церквях, где Египет представлял собой мир?

Вавилон *пал.* Он *сделался* жилищем бесов и пристанищем всякого нечистого духа, пристанищем для всякой нечистой и отвратительной птицы. Те из вас, кто изгоняет духов, пытаются изгнать этот самый дух Вавилона. Когда дьяволы отступают и устают ходить по земле, они идут в Вавилон, чтобы попытаться там отдохнуть. Так делают абсолютно все нечистые духи, а не только некоторые из них. О Вавилоне говорится как о пристанище всякого нечистого духа. Сам Вавилон и все, что в нем, пойдут в Озеро (Огненное).

(**Откровение 18:10**) "Стоя издали от страха мучений ее и говоря: горе, горе тебе, великий город Вавилон, город крепкий! Ибо в один час пришел суд твой."

(**Откровение 18:21**) "И один сильный Ангел взял камень, подобный большому жернову, и поверг в море, говоря: с таким стремлением повержен будет Вавилон, великий город, и уже не будет его."

Вавилон будет полностью разрушен. Речь идет о всей системе Вавилона, религии Вавилона, правителях Вавилона, вельможах Вавилона и обо всём злом и отвратительном в нём. Каждый демон и каждое пристанище любой мерзости на Земле будут уничтожены.

# Завершая сопоставление упоминаний.

Мы посвятили принципу "сопоставления упоминаний" шесть занятий потому, что слишком часто люди Иехова, прочтя два или три стиха, начинают задавать тысячи вопросов. Что это означает? А что это? Дело в том, что нам нужно научиться читать Библию по-настоящему. Нам нужно уметь сопоставлять стихи. Тогда мы не только сами получим ответы на многие наши вопросы, но и сможем пойти дальше, к откровениям, которых бы не достигли, остановившись после получения готового ответа от кого-то другого.

У Отца есть способ вести нас по Библии, если только мы готовы исследовать Писания, быть прилежными в изучении Слова и перестать искать легкие пути, простые или быстрые ответы. Скажу вам, что если вы научитесь самостоятельно находить ответы, то станете намного более твердыми в Слове и созвучными ему.

Иногда мне задают вопросы, на которые я должен ответить следующее: "Продолжайте сами читать. Вы остановились в двух стихах от ответа, который ищите." Он прямо там. **Писание** 

**толкует Писание**. Некоторые вещи немного сложнее, поэтому вы должны сопоставлять. Иногда просто необходимо читать дальше.

Вот почему я очень высоко ценю Учебную Библию Томпсона с тематическими ссылками (*Thompson Chain Reference* type of Bible). Знаете, есть такие Библии, где мелким шрифтом даются сноски, а рядом с одним текстом приводится другой, помогающий его исследовать? Затем вы переходите ко второму тексту по этой теме, а он ведет вас еще дальше, к третьему. Это способ ссылок на последовательные или связанные друг с другом библейские тексты.

Если вы читаете какой-то библейский текст и написанное до и после него, и изучаете весь его контекст, то вскоре замечаете, что настолько увлекаетесь чтением Библии, что мозг отключается и включается духовный разум. Не нужно пытаться понять все. Вы не всегда будете все понимать. Священные тексты, то есть Слово Иехова, иногда, при нашем человеческом образе мышления, воспринимаются как глупость. Для плотского ума это глупость.

Слово есть Дух. Наш духовный человек понимает Слово гораздо лучше, чем наш человек плотской. Мы должны дать нашему духовному человеку шанс питаться Словом, которое есть Дух и которое есть жизнь.

Следующее занятие: принцип "прогрессивного упоминания".

# Краткое содержание занятия 50.

### Основные положения.

- 1. Это прекрасно, что вы читаете Тору, но нужно самостоятельно изучать все Писание, не позволяя текстам Торы становиться основой вашего изучения Библии.
- 2. Когда ученики попросили Иешуа научить их молиться, Он не дал им молитвенник.
- 3. Принцип "сопоставления упоминаний" это принцип, согласно которому, определенный стих или группа стихов могут быть истолкованы путем их сопоставления и/или противопоставления с другим стихом или группой стихов.
- 4. "Сопоставлять" означает свести тексты воедино, чтобы исследовать их взаимоотношение, особенно с целью установления их совпадения или расхождения, сходных или различающихся моментов в них.
- 5. "Противопоставлять" означает рассматривать вместе тексты, которые сильно отличаются друг от друга, хотя и относятся к одной и той же категории или классу, с тем, чтобы ярче высветить различия в них.
- 6..Принцип "сопоставления упоминаний" позволяет нам также увидеть более полную картину конкретного события, в котором не хватает каких-то деталей, за счет сопоставления описаний этого события у нескольких авторов (например, история об исцелении женщины с кровотечением)
- 7. Вера женщины, страдавшей кровотечением, произвела на Иешуа сильное впечатление. Она смертельно рисковала (ее могли забить камнями), чтобы обрести жизнь (получить исцеление) через веру в Иешуа Мессию. Нам нужен именно такой уровень веры (особенно для исцеления).
- 8. Для понимания библейского текста, посвященного какой-то теме, следует сгруппировать и сопоставить все отрывки Писания, в которых эта тема упоминается.
- 9. Столицей Израиля является Тель-Авив, а не Иерусалим.
- 10. Израиль это не "земля евреев" или "родина евреев". Это земля двенадцати колен Израиля, включая Иуду. Сионизм изменил наше понимание истории этой страны.
- 11.После семидесяти лет Вавилонского плена израильтяне утратили свой родной язык. Теперь им нужны были переводчики Торы.
- 12. Египет не имел такого же влияния на мир и его мерзости, каким обладал Вавилон. Библия назвала Вавилон "матерью" блудницам и мерзостям земным. Вавилон олицетворяет собой Землю, мир и мировую систему. Египет никогда не был "Великим Египтом". Он никогда не был "матерью блудниц", но церковь называет мировую систему именно Египтом.
- 13. Люди читают два -три стиха и сразу же начинают спрашивать: "А что это означает?" Мы должны сопоставлять стихи. Мы должны научиться правильно читать Библию.
- 14. Если мы действительно стремимся исследовать Писание, то у Отца есть путь, которым Он будет вести нас по Библии. Святой Дух приведет нас к истине, но у нас должно быть желание посвятить Слову достаточно времени.
- 15.Слово есть Дух. Наш духовный человек понимает Слово гораздо лучше, чем наш человек плотской. Мы должны дать нашему духовному человеку шанс питаться Словом, которое есть Дух и которое есть жизнь.

# Упражнения для повторения.

| 1. Выберите в Библии какой-то рассказ для тренировки в практическом применении принципа "сопоставления упоминаний". Хороший вариант — рассказ о том, как Иешуа накормил хлебами 5000 человек, поскольку он приводится во всех четырех Евангелиях. Еще один неплохой выбор для сопоставления - история царя Асы в 3 Царств и 2 Паралипоменон. И если выберете эту ис |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| торию, попытайтесь собрать любую дополнительную вспомогательную информацию в преды дущих или последующих стихах этих книг.                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

| (1 = Я не согласен 10 = Я полностью согласен)                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Цели:                                                                                                                                |
| 1. Я умею объяснять, как добавлять уровни детализации определенного отрывка, анализируя и сопоставляя другие упоминания данной темы. |
| 1.                                                                                                                                   |
| 2. Я умею объяснять, что означает термин "синоптический" применительно к Евангелиям.                                                 |
| 1.                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                      |

# Чему я научился на этом занятии:

Мои записи.



# Подготовка учеников. Занятие 51.

# Принципы толкования - принцип "прогрессивного упоминания".

### Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Приводить примеры прогрессивного откровения о символах и заповедях.
- Объяснять последовательность прогрессивного упоминания о Всемогущем.
- Объяснять пророчество о Мессии в свете прогрессивного откровения о Нем в Библии и в Торе.

азмышляя о практическом применении принципов толкования, вспомним о тех, кто имеет степень бакалавра, или магистра, или доктора богословия, или доктора библиологии или чего-то подобного. Как вы думаете, на что они тратят четыре — шесть лет, обучаясь в библейском колледже или в семинарии? Они изучают не Библию. Они изучают разделы богословия и различные теологические взгляды. Они учатся способам передачи содержания Библии — герменевтике, гомилетике... Рядовой прихожанин церкви или мессианский верующий никогда даже не слышали подобных терминов.

Кто-то проходил в колледже подготовку и обучение, чтобы стать лидером деноминационной конгрегации. В библейском колледже и в семинарии студентов не учат Библии. Там учат о Библии. Они учатся, как передавать содержание Библии, как распространять свою доктрину, свои учения и свои деноминационные верования. Вот чему они учатся.

Мы здесь даем вам то же самое, за что эти ребята платят большие деньги. Мы даем все это вам для того, чтобы вы изучили те же принципы, что и они, но узнали их с точек зрения мессианской и "Hebrew Roots" перспектив.

Осмелюсь сказать, что то, о чем мы говорим на этих занятиях, бесценно.

# Принцип прогрессивного упоминания.

Вот определение принципа прогрессивного упоминания:

**ОПРЕДЕЛЕНИЕ**: Это принцип, согласно которому, толкованию любого стиха помогает рассмотрение последующих упоминаний в Писании, все более полно раскрывающих его тему.

Возможно, вы еще не встречали термин "принцип прогрессивного упоминания". Но вы слышали термин "прогрессивное откровение"? Прогрессивное откровение исходит из принципа прогрессивного упоминания. Это просто определенная терминология, которую вы иногда слышите, зачастую даже не зная связанных с ней принципов. Мы вводим вас за кулисы, чтобы вы научились понимать принципы, связанные с некоторыми терминами. Вы начнете понимать принципы, которые использовались при подготовке проповедей, услышанных за всю вашу жизнь в вере.

Важно понимать, что Слово Иехова — это прогрессивное откровение, данное Им человеку на протяжении веков. Смотрите, изначально план Иехова состоял в том, чтобы Адам и Ева плодились и размножались, пребывая в раю. Таков был Его план. И Отец не изменил этот план. Он скорректировал его из-за бунта Своего творения. Могут сказать: "Ну, Он ведь знал, что они так поступят." Он знает наш конец с самого начала. Но каждый день мы сталкиваемся с проблемой выбора. Можно выбрать следование Слову Иехова и процветать, или решить не следовать Слову Иехова и не процветать, но принятие любого решения полностью зависит от вас.

Часто люди пытаются обвинять Отца или кого-то другого в своих собственных решениях. У Адама и Евы не было необходимости есть плоды с того дерева. Им нужно было всего лишь подчиниться повелениям Отца, и тогда грех не вошел бы в мир. Но они выбрали непослушание. Это не входило в планы Отца, о чем Он и сказал им, как только они так поступили. Одно дело, если бы Отец выгнал их из рая за то, что они ели плоды дерева, заранее не запретив им этого. Но Он сказал им: "не ешь от него, ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертию умрешь."

И все же они были совершенны. Адам и Ева были совершенны. Они были сделаны по образу и подобию Иехова. Знаю, что многие с трудом принимают это, но в Отце есть добро и зло. Он сотворил добро и Он сотворил зло. Он создал благословения и проклятия.

Но Он действует в области благословений, являясь для нас примером для подражания. Сатана /Ха Сатан действует в другой области, являясь для нас примером, которому мы следовать не должны. Прелесть нашего положения в том, что мы видим обе стороны и сами принимаем решения.

Это как пользование кредитной картой. Вы имеете на руках кредитку. Она свободно считывается, и вы можете купить все, что захотите. Можно использовать весь кредит до конца и получать удовольствие от жизни, наслаждаясь ею. Но потом вам приходит счет.

И внезапно вся радость пропадает. Вы думаете: ой. Вы просто проводили картой над считывающим устройством, и вот приходит счет. И этот счет надо оплатить. Если мы используем то, что нам дано, не следует удивляться, когда за это приходит счет.

Если говорить с позиций прогрессивного откровения, то из Писания мы знаем, что когда Иехова поместил Адама и Еву в рай, еще не было плана по их искуплению нашим Искупителем. Но когда они ослушались Всемогущего, они продали себя в рабство новому хозяину.

Под прогрессивным откровением мы подразумеваем последовательное раскрытие единой темы вплоть до ее завершения. Иехова открывался на протяжении веков — Его творение сейчас вступает в свой 7000-й год. Прошло уже 6000 лет нашего развития.

Иехова, являясь фактическим автором Писания, последовательно открывает Свою личность и цель. Эти темы в Писании можно символически назвать "реками истины", если угодно, которые начинаются в *Книге Бытие*, протекают через все книги Библии и впадают в "море" *Книги Откровение*. Мы обсудим некоторые из них.

Иехова не открывает всей истины сразу. Наоборот, Он, раскрывает ее человеку постепенно, шаг за шагом, деталь за деталью. Каждое последующее откровение что-то добавляет и разъясняет. Иехова говорил "во многих отдельных откровениях, каждое из которых излагало часть истины". Писание продолжало раскрываться.

Например, когда Иешуа призывал Своих учеников, как вы думаете, они знали, Кем был призывающий их? Судя по тому, что они говорили, что делали и что понимали их близкие, они думали, что Иешуа будет реальным царем, сидящим на реальном троне и правящим реальной страной. Они не знали истины, и Иешуа не говорил им ее до поры.

Я вижу некую иронию в том, что Мессия впервые открывает Себя как ожидаемого всеми Мессию, самарянке у колодца. Он открыл этой женщине то, чего еще не знали Его собственные ученики. Вернувшись из города, куда ходили за едой, и увидев Его разговаривающим с этой женщиной, они враждебно отнеслись к ней. Они не знали, что этой женщине, которая никогда не была среди Его последователей, Он сообщил то, чего даже им, постоянно пребывавшим с Ним, еще не было открыто.

Смотрите, этой женщине у колодца были даны крупицы бесценной информации. Как только она поняла, что перед ней духовный человек, она каким-то образом начала постигать глубину сказанного Им. Она ушла от поверхностного понимания темы их разговора. Многие наши собеседники предпочитают не углубляться в то, о чем идет разговор. Мы же пытаемся донести глубокие духовные истины до тех, кто предпочитает оставаться на поверхности. Они просто не могут постичь их. Эта же женщина сразу погрузилась на глубину. Когда она узнала, кто Он такой, она просто не могла молчать об этом.

Отец никому не открывал всего сразу. Даже когда Он привел народ Израиля в землю обетованную, то сказал, что будет избавлять их от врагов не сразу, а постепенно. Вот на что похоже наше хождение с Мессией. Вот в чем суть нашего пути с Ним. Некоторые хотят сразу вникнуть в Мессию. Они стремятся узнать все, что можно. Но так не бывает.

Мы начинаем учиться тому, как слышать голос Иехова, и позвольте кое-что сказать вам. Это длительный нарастающий процесс. Это долгий путь, а не спринтерский забег.

Мы знаем, что Иехова говорил во многих отдельных откровениях, каждое из которых излагало только часть истины. При создании Писания Иехова использовал литературный метод прогрессивного упоминания, проливая дополнительный свет при каждом последующем упоминании темы, помогая все более полно понять ее содержание и значение. Поэтому значение некоторых Своих слов Он раскрывает позже.

Иехова использовал метод "прогрессивного упоминания" при установлении целого ряда библейских принципов.

# Солнце, Луна и звезды.

Об образах Солнца, Луны и звезд в Книге Бытие говорится следующее:

(**Бытие 1:13-16**) "И был вечер, и было утро: день третий. И сказал Бог: да будут светила на тверди небесной, для отделения дня от ночи, и для знамений, и времен, и дней, и годов; И да будут они светильниками на тверди небесной, чтобы светить на землю. И стало так. И создал Бог два светила великие: светило большее, для управления днем, и светило меньшее, для управления ночью, и звезды."

В Бытие Он вводит звезды, Луну и Солнце. И здесь говорится, что они будут светом: большим светом для дня и меньшим светом для ночи. Но по мере дальнейшего повествования мы увидим, что звезды, Луна и Солнце становятся чем-то еще. Они были не только светом ночным и светом дневным.

(**Бытие 1:17-18**) "И поставил их Бог на тверди небесной, чтобы светить на землю. И управлять днем и ночью, и отделять свет от тьмы. И увидел Бог, что это хорошо."

Солнце, Луна и звезды были помещены на небе как знамения. Посмотрите на стих 14: "...да будут светила на тверди небесной ... для знамений...". Они были созданы не только для освещения. Они были "...для знамений, и времен, и дней, и годов." Теперь мы могли по звездам, Солнцу и Луне видеть знамения на небе.

Некоторые люди на основе этого придумали знаки зодиака. Они применяют это в астрологии. Они используют это в астрологии, предполагающей получение информации на основе наблюдения за знамениями и расположением звезд. В конечном итоге эти люди попадают в царство тьмы. Но Иехова поместил там звезды для знамений.

Далее в Книге Бытие мы видим:

(**Бытие** 37:9) "И видел он еще другой сон, и рассказал его братьям своим, говоря: вот, я видел еще сон: вот, солнце, и луна, и одиннадцать звезд поклоняются мне."

Мы знаем, что звезд больше одиннадцати. И мы видим, что солнце, звезды и луна поклоняются Иосифу в его сне. Это послание, которое он получает на основании того, что делают солнце, луна и звезды в его сне.

(**Бытие 37:10**) "И он рассказал отцу своему и братьям своим; и побранил его отец его, и сказал ему: что это за сон, который ты видел? Неужели я, и твоя мать, и твои братья прийдем поклониться тебе до земли?"

Смотрите, что происходит. Отец Иосифа бранит его. Обратите внимание вот на что:

(Бытие 37:11) "Братья его досадовали на него; а отец его заметил это слово."

С одной стороны, отец бранит его. Но с другой стороны он знает, что, вполне возможно, в этом что-то есть. "Я поругаю его, но не оставлю без внимания то, что он сказал." Ко мне иногда приходят люди, рассказывающие о своих снах. Они делятся тем, что им открыл Отец.

Если мы понимаем природу сверхъестественного, то знаем, что Отец использует сверхъестественные знамения и чудеса для общения со Своим народом, точно так же, как Он показал нечто Иосифу в его сне о солнце, луне и звездах. Он показал ему его будущее. Иосиф не понял этого до конца. И, конечно же, этого не поняли его братья. Его отец тоже ничего не понял. Но у отца Иосифа была одна особенность: он встречался со Всемогущим. И у отца отца Иосифа тоже были встречи со Всемогущим. И у отца отца отца отца Оосифа...

Он знал, что это может что-то означать, а может и ничего не значить. Он задумался об этом. Он размышлял над сказанным.

Во сне Иосифа солнце, луна и звезды были символами его семьи. То есть его семья была представлена как солнце, луна и звезды. В стихе 10 вы видите, как отец Иосифа толкует его сон. Одиннадцать звезд — это его братья. Солнце и луна — это его отец и мать. И поэтому его отец говорит: "Что ты говоришь? Ты хочешь сказать, что я и твоя мать придем поклониться тебе?"

Это и есть прогрессивное откровение.

(Псалмы 148:3) "Хвалите Его, солнце и луна, хвалите Его, все звезды света."

Солнце, луна и звезды восхваляют Всемогущего. Во вселенной есть вещи, которые воздают хвалу Всемогущему самим своим существованием.

На днях шел дождь. Он лил весь день. Нет, сначала дождь шел всю ночь. Затем он зарядил на весь день. Незадолго до этого я читал о потопе. Жена говорит мне: "Заливает наш двор." Я смотрю на двор и вижу вместо него огромную лужу. Я смотрю на участок перед домом и вижу, что он тоже залит водой. Я смотрю на улицу и вижу, как потоки воды стремительно стекают в ливневую канализацию. Я смотрю на этот непрерывный дождь. И думаю о тех сорока днях и ночах.

Но есть радуга, которая является знамением. К слову говоря, это единственное, что делает радуга — она напоминает об обещании Отца. Она прекрасна, но единственная ее цель: напомнить нам о том, что сказал Отец. Это то, что я искал. Когда я вижу радугу, то знаю, что она говорит: "Нет, Я не забыл Своего слова. Эта радуга — знак того, что Я помню о Своем обещании. Я больше не уничтожу Землю потопом." Кому из вас (из тех, кто знает Библию) приходили подобные мысли, когда дождь шел непрерывно в течение двух-трех дней?

Я живу в районе, где случаются наводнения. Только сегодня я смотрел новости. В одном городе во время наводнения образовался огромный провал. И в него попал рейсовый автобус. Те, кто смотрел новости об урагане Сэнди, видели эти нескончаемые потоки воды. Дома, затопленные по самую крышу. Представляете?



Последовательное изменение видимой части Луны (лунные фазы). http://aa.usno.navy.mil/faq/docs/moon\_phases.php

Во время урагана Катрина люди спасались от наводнения на крышах двух- трехэтажных зданий. Вода прибывала постоянно, но ведь Бог дал нам Свое обещание.

Поэтому звезды, солнце и луна нужны не только для того, чтобы светить. Само их существование означает, что есть Творец, который поместил их туда, где они находятся. Они существуют не только для того, чтобы освещать. Они напоминают нам, что наш Творец создал все, что мы видим. Все, что нас окружает. И они являют Его Славу.

Само твое существование должно воздавать Ему хвалу. (Лука 21:25) "И будут знамения в солнце и луне и звездах, и на земле уныние народов и недоумение; и море восшумит и возмутится;"

Это знамения на небесах.

Мы знаем, что звезды, луна и солнце будут знамениями. Они будут знамениями на небесах. Одно знамение, которое нам еще предстоит увидеть, это когда луна сделается как кровь. Люди уже наблюдали "кровавые луны", но появится какая-то особенная "кровавая луна", которая скажет: "эй, наступает конец." Есть знамения, о которых мы должны знать, и есть некоторые признаки, говорящие, что конец еще не наступил.

Самое важное во всей этой истории Ноя с радугой — это то, что подразумевал Иешуа, говоря: "И как было во дни Ноя..." Он использовал жизнь людей того времени как иллюстрацию, это прогрессивное откровение Иешуа. Он из своего времени смотрит назад и указывает на то время. Он в настоящем говорит о том, как все произойдет в будущем, при этом говоря о прошлом.

Рассмотренные нами тексты, такие, как *Луки 21*, как и многие другие, позволяют убедиться, что тема буквального и символического значения этих небесных тел в Писании постоянно развивается.

### Сам Иехова.

Иехова использовал метод прогрессивного упоминания для раскрытия в Писании черт Своей личности: имени, характера, целей и способов управления. Интересно, что названия и имена Иехова, характеризующие Его как Искупителя, встречаются уже в самом начале:

### Иехова = Элохим

**(Бытие 1:1)** "В начале сотворил Бог (Элохим) небо и землю."

### Иехова = Создатель, ГОСПОДЬ

(**Бытие 2:4**) "Вот происхождение неба и земли, при сотворении их, в то время, когда Господь Бог (Иехова Элохим) создал небо и землю."

### Иехова = Элион, Всевышний Бог; ГОСПОДЬ

(**Бытие 14:22**) "Но Авраам сказал царю Содомскому: поднимаю руку мою к Господу Богу Всевышнему, Владыке неба и земли."

Он продолжает раскрываться, показывая нам Свои характеристики.

## Иехова = Эль Рои, Бог, видящий меня.

В этом отрывке Агарь назвала имя Иехова, Который говорил с ней.

(**Бытие 16:13-14**) "И нарекла Агарь Господа, Который говорил с ней, сим именем: Ты Бог видящий меня. Ибо сказала она: точно я видела здесь в след видящего меня. Посему источник тот называется: Беэр-лахай-рои. Он находится между Кадесом и между Баредом."

Лично я считаю это очень сильным стихом для всех нас. Почему? Перед нами рабыня, которая была отдана Аврааму и Саре. Её отдали. Это человек, который себе не принадлежит. Её отдали кому-то в собственность. Она идет с "Отцом веры, отцом многих народов." Этот человек, которого она знает, очень могуществен, рядом с которым ощущается присутствие Иехова. Оно сопровождает Авраама.

Это человек, которому были даны просто поразительные обещания. Ее госпожа Сара говорит: "Чтобы исполнились обетования, данные Богом Творцом моему мужу, я хочу, чтобы ты спала с моим мужем. Чтобы обетования Всемогущего, Творца неба и земли, могли исполниться через тебя."

У Сары не было отношений с Иехова. Понимаете, о чем я говорю? У нее не было этих отношений. А у Авраама они были. У Сары не было таких отношений. Кстати, если помните, Сара смеялась, не зная, что Творец знает обо всем, что она делает.

Но Агарь убегает. Отец следует за ней и начинает разговаривать с этой рабыней. Меня это так сильно впечатляет потому, что раньше Авраам разговаривал с Ним, и вот теперь Агарь разговаривает с тем же самым Элохимом, с которым беседовал Авраам. И она делает что-то, что сделал Авраам. Она называет имя Всемогущего, который говорил с ней - "Эль Рои", потому что "Он видит меня."

Поразмышляйте над тем, что это означает. "Я не какой-то ничтожный раб, отданный этим людям как собственность. Он видит меня. Он знает, что я существую. Я что-то значу."

Он видит тебя. Иехова — Эль-Рой для всех нас. Он видит все, что мы делаем. Только подумайте, Адам и Ева не знали этого о Нем. Они думали, что смогут спрятаться, и Он их не увидит. Мы думаем, что можем спрятаться, и Он нас не видит. Мы думаем, что, поскольку мы не находимся в "Доме Божьем" или среди Божьих людей, Он не видит нас, когда мы совершаем неугодные Ему поступки. Некоторые считают, что если рядом с ними нет никого из прихожан церкви, то Бог не видит, как они водят хороводы вокруг Рождественской елки. Они думают, что Он этого не видит, потому что их не видит никто, кроме делающих это вместе с ними.

Да, но есть еще сила *Фейсбука*. *Фейсбук* разоблачает людей. Люди фотографируют. И угадайте, куда они выкладывают фотографии? Они размещают их на *Фейсбуке*. По той или иной причине люди хотят, чтобы все знали, чем они занимаются, и вот вы уже попали в картинку. Отец видит.

Вспоминаю себя в детстве. Я вел себя не лучшим образом. Некоторые продолжают так себя вести и во взрослой жизни. Я был таким в детстве (я могу говорить только о себе). Я думал, что Бог живет в здании церкви. То есть если вы хотели увидеть Бога, вы шли именно туда. Вы шли в церковь. Якобы, Он не выходит из здания. Я совершенно ясно помню это. В детстве мы курили тайком. И не хотели, чтобы наши родители знали, чем мы занимаемся. Якобы, если пьешь пиво или куришь, то надо просто скрытно пройти мимо здания церкви, и никто ничего не узнает.

Почему ты скрываешься? Ты проходишь всего лишь мимо кирпича, дерева и известки, но это "Дом Божий". "Это Божий Дом. Не хочу, чтобы Он увидел меня с этим." Ты прячешь это, проходя мимо Его дома, потому что думаешь, что Он не вездесущ и что Он живет там или в каком-то другом конкретном месте.

Он живет *внутри* нас и видит нас, куда бы мы ни пошли. Уверяю вас. Когда я впервые получил откровение о том, что "Он видит меня", это реально изменило мою жизнь. Теперь мне не нужно было прятаться от Него. Но еще лучше то, что Он видит все, что грозит мне. Он видит это раньше меня. Какая бы ловушка ни стояла на меня, Он видит ее раньше, чем я. Он раньше меня видит приготовленные мне благословения и обеспечение. Он пытается привести меня туда, где я должен быть, чтобы дать мне возможность установить те связи, которые Он предусмотрел для меня. Он пытается перевести меня на следующий этап и вывести на следующий уровень моей жизни.

Почему я пытаюсь спрятаться от Него, зная, что это невозможно? Давид сказал об этом так:

"Если я погружусь в глубину моря, Он там. Даже если я взберусь на самую высокую гору, то не найду такого места, где Отец не видит меня."

Нет такого места, где Отец нас не видит, так почему же мы прячемся от Heго? Спрятаться от Heго невозможно.

Иешуа пришел. **Даже до того, как Он пришел, Он уже был светом.** Он пришел в мир. Он хочет, чтобы мы вышли на свет, а не жили во тьме. В Нем нет тьмы. Он все видит очень ясно, потому что, и вы должны это знать, Бог обладает ночным видением. Ночью Он видит так же четко, как и днем.

Где бы вы ни находились, Он видит вас. Именно это открылось Агари через откровение. Она пыталась убежать и спрятаться, но глаза Иехова были устремлены на нее. Я думаю, ее это очень ободрило. "Он видит меня." Она назвала имя ГОСПОДА, Который говорил с ней: "Бог, Который видит меня."

# Иехова = Ире

Он — Господь усматривающий. Он негласно заботился об Адаме и Еве. Они не понимали, что это именно Его забота, пока не испортили все и не вышли из-под Его опеки. И теперь им пришлось самим заботиться о себе. Позже Он открывает Себя как *Иехова Ире*, Господь усматривающий.

(**Бытие 22:14**) "И нарек Авраам имя месту тому: Иехова-ире. Посему и ныне говорится: на горе Иехова усмотрится."

Вы прослеживаете здесь развитие темы?

# Иехова = "Я ЕСМЬ СУЩИЙ", Самосущий.

(**Исход 3:14-15**) "Бог сказал Моисею: Я есмь Сущий (Иехова). И сказал: так скажи сынам Израилевым: Сущий послал меня к вам. И сказал еще Бог Моисею: так скажи сынам Израилевым:

Иехова, Элохим отцов ваших, Элохим Авраама, Элохим Исаака и Элохим Иакова, послал меня к вам. Вот имя Мое на веки, и памятование о Мне из рода в род." э

# Самосущий. Это Йод-Хей-Вав-Хей с огласовкой.

Самосущий. "Мое имя никогда не изменится. Его невозможно скрыть. Вы можете исключить его из Книги. Можете перевести его как "Господь." Можете делать что угодно, но это имя будет раскрыто." Его имя обязательно станет известно, потому что Он обеспечит исполнение этого.

Вот почему мы расклеили это Его имя по всему нашему помещению, поместили Его имя на наружных вывесках и на наших миниатюрных талитах. Мы распространяем Его имя как можно шире и как можно дальше. В своих телевизионных передачах мы не говорим "Господь". Мы используем "Иехова". Мы намерены провозглашать Его имя, потому что везде, где по Его воле будет провозглашено Его имя, будут проявляться Его благословения, Его процветание и Его мир.



Вот почему Он повелел Моисею сказать Аарону, чтобы тот благословлял народ Его именем. Провозглашай Мое имя. "Да благословит тебя Иехова и сохранит тебя!" Подумать только! Отец так сильно хочет, чтобы Его народ процветал, чтобы он был благословлен, сохранен и имел Божий мир.

# Иехова = Рафа, Целитель

Он также открывает Себя как целителя.

(**Исход 15:26**) "И сказал: если ты будешь слушаться гласа Господа, Бога твоего, и делать угодное пред очами Его, и внимать заповедям Его, и соблюдать все уставы Его: то не наведу на тебя ни одной из болезней, которые навел Я на Египет, ибо Я Господь, целитель твой."

Дети Израиля знали Его как целителя, потому что Он посылал Свое слово и исцелял их от всех болезней.

### Вы знали о том, что в Его имени заключено Его слово?

Когда священники призывают имя Иехова на народ, говоря: "Да благословит и сохранит Он тебя.", — это означает Его благоденствие, Его мир и Его полноту. "Да призрит Он на тебя". Он наблюдает за тобой. "Светлым лицем Своим, и помилует тебя." Он являет тебе Свою благодать, Свою благосклонность, Свое милосердие и Свою охрану. Он ничего не прячет от Своего народа.

Вот почему, когда мы молимся за исцеление кого-то, то взываем к имени Иехова. Я понял, что я не целитель. Мы не целители, но у нас есть дар исцеления. У нас есть способность исцелять. Почему? Потому что Он дал нам ее. Он дал нам эту способность. Он дал нам Своего Духа. Мы должны действовать без сомнений, двигаясь в области сверхъестественного, и не бояться духовных вещей. Мы не должны бояться сверхъестественных вещей.

В своем служении мы собираемся сделать поворот в область сверхъестественного. Тора по-прежнему останется нашим центром и основой. Для тех, кто хочет посвятить всю свою жизнь Торе, есть много учителей со всеми их слоями и глубинами изучения Торы. Вы можете углубляться в Тору настолько, насколько пожелаете.

Но позвольте вам кое-что сказать. Иешуа пришел как живое воплощение Торы, являя силу Всемогущего. Он послал своих учеников, чтобы они делали то же самое. Вот почему мы видим проявления силы в *Книге Деяний*. Вы не видите этого у тех, кто хочет просто изучать Тору. Тора — это пять книг Библии. Это не вся Библия. Сыны Израиля должны были являть силу Всемогущего, но большинство из них противилось Ему. Вот почему были написаны эти книги: *Бытие, Исход, Левит и Второзаконие*. В Торе описывается, как эти люди блуждают по пустыне из-за своего "омерзительного, жестоковыйного и жестокосердного бунта". Из-за него Отец пообещал, что они не войдут в Его покой.

Появляется Иисус Навин, исполненный Духом мудрости и наделенный даром от Всемогущего. Он ведет людей в Землю Обетованную. Иисус Навин не терпит ничьих беспорядков. Он был не только молитвенным воином, но и человеком войны. Он был человеком действия. И да, Иехова сказал ему: "Ты должен день и ночь размышлять над этой книгой Закона, дабы В ТОЧНОСТИ СОБЛЮДАТЬ все, что в ней написано." Слишком многие из тех, кто обучает Торе других, сами не соблюдают ее. Они не делают этого потому, что впали в раввинистический иудаизм.

# Понятие нечистоты включает в себя гораздо больше, чем только употребление в пищу свинины и моллюсков.

А вы тем временем продолжаете танцевать еврейские танцы, растлевать друг друга и рассуждать, рассуждать о Торе.

# Живите Торой! Читайте, что в ней написано. Исполняйте то, что она говорит и являйте силу Всемогущего.

Слишком многие испытывают недомогания. Слишком многие страдают ожирением. Слишком многие болеют. И при этом они пытаются осуждать других за ношение цицит. Сначала оторвите от пола собственное брюхо! Я не хочу быть предвзятым. Ни в коем случае! Я не пытаюсь быть грубым. И я знаю, на что нарываюсь. Как говорится: "Плевать на торпеды! Полный вперед!" (то есть идти вперед, несмотря на опасность. Ссылка на знаменитые слова командующего эскадрой кораблей северян Дэвида Фаррагута, произнесенные им в 1864 году во время битвы в заливе Мобил. В те годы торпедами называли подводные мины - прим. перев.)

Настало время народу Иехова быть уставшим от собственной усталости. Мое сердце было разбито. Мое сердце разбивалось уже много раз. Я хожу на собрания, подобные тем, что посещал в свою бытность в Техасе. Вы взываете ко всем этим сидящим в зале людям, немощным, больным и страдающим. Они сидят часами, впитывая Тору в своих немощах, болезнях и страданиях. Вы приглашаете тех, кто хочет, чтобы за них помолились, и многие из присутствующих выходят. Люди приходят на подобные собрания, танцуют, целуют Тору, прикасаются к ней и слушают проповедников и служителей. Они приходят больными и уходят больными.

Я так счастлив за тех, кто учит народ, как выходить из Вавилона. Я рад за тех, кто учит, как нужно менять диету и как разбираться в фармакопее, потому что отчасти в этом кроются причины проблемы.

Но я не припоминаю, чтобы Иешуа, встретив больных, кому-нибудь из них предписывал детокс-диету для очищения организма. Конечно, детокс-диеты тоже играют свою положительную роль. Они прежде всего помогают воздерживаться от употребления того, что не должно попадать в ваш организм.

Иешуа исцелял больных. Он изгонял бесов. Он возлагал на больных руки. Он ни разу никого не послал к врачу или к гомеопату. Он не говорил им это не кушайте и это не делайте. Ничего этого не было. Он просто исцелял их.

Поймите, все это можно и нужно соблюдать. Но и народу Иехова можно и нужно возлагать на больных руки, ожидая, что сила Святого Духа будет изливаться и действовать через них, исцеляя людей. Мы будем учить этому.

И нет, мы не пятидесятники, но мы будем учить этому, потому что у пятидесятников нет монополии на Святого Духа. У адвентистов седьмого дня нет монополии на Шаббат. У харизматов нет монополии на пророчества. Проповедники процветания не имеют монополии на процветание. Это все принадлежит Иехова.

Мы будем проповедовать об этом и учить этому, пока люди не избавятся от долгов. Мы будем проповедовать и учить этому, пока люди не станут здоровыми. Мы будем учить и проповедовать это, пока люди не достигнут процветания. Мы будем учить и проповедовать, пока не придет Иешуа!

Если вы не хотите об этом слышать, есть много других "говорящих голов" — самых разных. Но я был призван не для того, чтобы вписаться в какое-то мессианское сообщество или "Hebrew Roots", чтобы молиться на Восток, учить постижению четырех уровней Торы, бежать в горы и прятаться там, предварительно запасшись продуктами на два - три года. Мы не строим бункеры.

Мы движемся вперед и собираемся занимать территории. Я ищу трофеи, брошенные бежавшими в горы. Я ищу трофейное добро.

Он говорит о Себе, что Он — **Иехова Рафа**, Тот, кто исцеляет. Это лишь некоторые из имен и названий, говорящих об искупительной роли Иехова, которые Он последовательно, все более

полно открывает нам в Писании.

# Мессианское пророчество.

Отец использовал метод прогрессивного упоминания для развития пророческих тем в Писании, особенно в мессианском пророчестве.

(**Бытие 3:15**) "И вражду положу между тобою и между женою, и между семенем твоим и между семенем ее, оно будет поражать тебя в голову, а ты будешь жалить его в пяту."

Это семя женщины, которое пришло через Авраама. Язык этой речи, казалось бы, указывает на то, что у Евы будет ребенок, который поразит голову сатаны, но у Евы рождается сначала один ребенок, потом еще один. Один убивает другого, и его за это изгоняют. Затем у нее появляется еще один ребенок, и у этого ребенка появляются свои дети. У ребенка этого ребенка тоже появляются дети. И так продолжается вплоть до прихода Мессии. Мы видим, что обетование о приходе Мессии было дано через Еву. Авраам также связан с этим обетованием. Как видим, семя Авраама прорастает через колено Иуды:

(**Бытие 12:3**) "Я благославлю благославляющих тебя, и злословящих тебя прокляну; и благословятся в тебе все племена земные."

Семя Авраама пришло из колена Иуды:

(**Бытие 49:10**) "Не отойдет скипетр от Иуды и законодатель от чресл его, доколе не приидет Примиритель, и Ему покорность народов."

Авраам родил Исаака. Исаак родил Иакова. У Иакова было много сыновей, и среди них Иуда. Далее пророчество говорит о том, что Семя должно быть пророком:

(**Второзаконие 18:15**) "Пророка из среды тебя, из братьев твоих, как меня, воздвигнет тебе Господь, Бог твой, - Его слушайте."

Теперь мы перешли от *Бытия* к *Второзаконию*. Моисей делится тем, что это Семя проявится, и оно будет из этого дома. Из какого колена Моисей? Из колена Левия. Семя приходит через Иуду, поэтому Моисей и говорит, что Оно будет пророком, как и он сам.

Вы знали, что Моисей был пророком? Моисей также должен был быть в глазах фараона как "бог". И кто его пророк? Аарон. Я мог бы на минутку порассуждать об этом, но должен продолжать нашу тему.

Там говорится, что Он собирается воздвигнуть пророка. Вот почему, когда фарисеи пришли к Иеремии, они спросили: "Ты *тот самый* пророк?"

Семя должно быть священником по чину Мелхиседека/Мелех Цадика (имя "Мелхиседек"

состоит из двух слов на иврите: "мелех" — царь, и "цадик" — праведник. - прим. перев.):

(Псалом 109:4) . "Клялся Господь, и не раскается: Ты священник вовек по чину Мелхиседека."

Эти тексты наряду со многими другими наглядно иллюстрируют прогрессивное откровение Иехова о Мессии. Эти иллюстрации показывают, что литературный метод прогрессивного откровения, использованный при написании Библии, порождает принцип "прогрессивного упоминания" в толковании Писания.

Мы должны рассматривать тексты Писания буквально. Многие, особенно в христианстве, склонны аллегорически толковать Библию. Но как только вы начинаете придавать ей символический смысл, так сразу вырываете стихи из контекста. Это далеко от буквального значения. Вы погружаетесь в зону хаоса и противоречий, туда, где уже пребывают многие.

# Принцип "прогрессивного упоминания" следует рассматривать как:

- 1. Расширение принципа "первого упоминания"
- 2. Часть принципа "полного упоминания"

Мы рассматривали применение принципа "первого упоминания" на примере семени, но мы также видим, что сказанное Еве о семени не является его первым упоминанием. Однако это первое упоминание *семени женщины*. Согласно Писанию мы знаем, что Иехова дал Адаму и Еве растения, дающие семена; растения и деревья, размножающиеся по своим видам. Когда Он говорил Адаму и Еве, чтобы они плодились и размножались, Он говорил им о "воспроизводстве".

Затем Он сказал, что из-за того, что сделал Адам, необходимо особое Семя. У Адама уже было семя. Он произвел семя Каина. Он произвел семя Авеля. Но здесь Он говорит о Семени женщины, а не о семени Адама. Это указывает на то, что Отец собирался дать Семя женщине. Видите это?

Он так и делает, потому что, если проанализировать, это пророчество доходит до Мириам (Марии). Иехова дает Семя для прихода Мессии не через мужчину, но через женщину. Так что ни один мужчина не может поставить себе это в заслугу. Это от Иехова, и это исполнение Им Своего собственного слова.

Это очень мощная вещь. У меня был друг, брат, которого я рукоположил в служители. Он написал мне, спрашивая о моем мнении по одному вопросу. Очевидно, он просматривал наш веб-сайт и получил один из наших видеороликов по подготовке учеников, где мы говорили о роли женщин в служении. Я знаю, что у многих людей есть проблемы с женщинами в служении (особенно в мессианской, да и в некоторых других традициях). И все же некоторые из главных ролей — и, кстати, ключевая роль Мессии, в оценке которой мы все согласны, была результатом того, что Отец оплодотворил женщину. Он не использовал мужскую сперму, но Он исполнял пророчество.

Эта женщина была благословлена одна из всех. Я знаю, что иногда критикуют отношение

католиков к Марии. Может быть, они и извратили представление о Марии, но из всех женщин эта привилегия была оказана именно ей. У нее была особая, привилегированная роль во всех этих событиях. И поскольку протестанты отвергли ту милость, о которой говорит Иехова, я думаю, что в основном поэтому они отвергают ту роль, которую женщины играют в Плане Иехова.

Итак, он спрашивал меня: "я удивлен вашей позицией по вопросу роли женщин в служении." Мне пришлось напомнить ему. Я сказал: "Когда я рукоположил тебя, я рукоположил и женщину." Я знаю, что у кого-то могут быть с этим проблемы. Но послушайте, это ваши проблемы. Я считаю, если человек верит, что призван Всевышним, то кто я такой, чтобы утверждать обратное? Если у вас есть проблемы с этим, это между вами и Всемогущим. Я не сужу Его слуг. Если бы женщина сказала мне, что призвана Отцом что-то исполнить, то точно так же, как я помог бы любому мужчине исполнить цели, видения и планы, которые Отец определил в его жизни, я сделал бы все, что в моих силах, чтобы помочь это исполнить женщине, которая верит, что она призвана Всемогущим, потому что я верю, что так бы сделал Отец.

Кстати говоря, мы можем видеть подобное во всей Библии, поэтому у нас не должно быть никаких проблем. Я думаю, что иногда проблема заключается вот в чем. (Это одна из опасностей. Это часть вреда, который нанесла "Харизмания"). ("Харизмания— это стремление человеческими, плотскими силами имитировать харизму. Это поддельная духовность, которая плотское возбуждение выдает за Божие вдохновение" - прим. перев.). Они уподобили дом Иехова дому человеческому. В доме человека все по-другому. В доме человека он сам претендует на трон, потому что в своем доме он не подчиняется Царю. Каждый случай, когда человек претендует на роль Царя в своем доме, свидетельствует, что его сердце не отдано Царю.

Когда твое сердце отдано Царю, ты осознаешь ценность супруги, которую Он тебе дал. Перестань пытаться убить ее. Большинство мужчин понимают фразу, что двое должны стать одним, так, что женщина должна стать подобной мужчине. Кем именно ты становишься? Алло?

Я скажу вам, к чему приводит такое понимание. Женщина становится мужчиной. Некоторые женщины на самом деле становятся "мужчинами" и "носят брюки в доме". Помните эту фразу: "кто в доме носит брюки?" (дословно англ. "who wears the pants in the house", соответствует русскому "кто в доме хозяин?" - прим. перев.). Видите, как берутся и извращаются слова? Посмотрите, что происходит, когда мы вырываем слова из того контекста, в котором их дал нам Отец.

Мне пришлось сказать этому моему брату: "Послушай, церкви — это организации. Они являются организациями, которые формируются людьми. И в зависимости от формы управления этой организацией будет определяться и характер ее работы." Вот почему не все церкви управляются одинаково. Вы не можете приписать человеку какую-то роль и начать присваивать ему разные титулы. "Первая леди" (как будто ее муж — "Первый мужчина"). Я-то думал, что первым был Иешуа. Откуда берутся все эти "первые леди"? "Леди" та и "Леди" эта. Церковь организовала себя по образу и подобию мира.

Смотрите, вы становитесь президентом или царем, или кем-то еще, и вы и ваша леди (Первая Леди) становитесь Первой Семьей. Это все извращено. Люди принимают эти роли в семье, так как считают, что если мужчина не может быть главой в собственном доме, то ему не стоит даже

пытаться быть правителем в доме Иехова (и это правда). Но в чем заключается идея правления? Некоторые понимают ее как господство. Иехова никогда не повелевал мужчине господствовать над женщиной. Это было результатом проклятия. Всякий раз, когда мужчина хочет господствовать над женщиной, он действует под проклятием.

Стремясь к господству, вы максимально ограничиваете и унижаете человеческое достоинство того, кого Отец вам дал, чтобы помочь вашей глупой личности. Но поскольку вы отвергаете эту помощь, она будет помогать кому-то другому.

Нам нужно научиться ценить то, что Отец вносит в нашу жизнь. Потому что если мы не ценим этого, если мы не понимаем цели, для которой нам даются какие-то вещи, посылается человек или происходит что-то еще в нашей жизни, то что мы будем делать? Мы будем этим злоупотреблять. Неправильно использовать. Как говорят там, откуда я родом, если сильно пнуть собаку, то даже если она тебя любит, она укусит тебя или убежит. Даже собака не выносит такого неправильного отношения к себе.

Мы должны научиться ценить. Отец дал право обладать и владычествовать им вместе — мужчине и женщине. Узнавая о дарах, талантах и способностях друг друга, мы должны понять их, относиться к ним с уважением, ценить и использовать их во благо. Мне потребовалось много времени, чтобы понять это о моей маме — матери через многое проходят, когда растят своих детей. Но если женщина выходит замуж по-настоящему, то она (в отличие от некоторых мужчин) ожидает, что будет замужем за этим человеком всю оставшуюся жизнь. Эта женщина пройдет через многое и смирится со многим, даже дурным отношением к себе. Но она была создана не для этого. Она была создана, чтобы быть помощницей. Почему? Потому что мужчины нуждаются в помощи.

Когда мы распознаем и ценим данные нам Отцом дары и способности, мы можем помогать друг другу. Вот где приходит единство. Я вижу твои способности и силу. Ты видишь мои способности и силу. Я никогда не мог понять, почему Отец собирает вместе людей, являющихся полной противоположностью друг другу. Но в этом есть глубокий смысл. По крайней мере, теперь я понимаю это. Если вы оба абсолютно идентичны, то один из вас уже не нужен.

Со временем вы начинаете думать одинаково. Вы начинаете притираться друг к другу. Вы начинаете заканчивать предложения друг друга, но начинается все не с этого. Сначала вы все лучше узнаете друг друга.

На вопрос брата я ответил, что не изменил своих взглядов. Мои взгляды не изменились. Они только расширились. Нам нужно ценить дары и способности, которые Отец посылает нам через окружающих нас. Так мы будем использовать эти таланты максимально эффективно. Меня ободряет мысль, что мне не нужно думать обо всем. Я не должен думать обо всем, потому что у меня дома есть еще один мозг. В доме есть еще один мозг. Поэтому, когда я хочу отключить свой мозг, второй мозг продолжает работать. Проблемы начинаются, если оба мозга отключаются одновременно.

Вернемся к принципу "прогрессивного упоминания". Отец — это Тот, кто дал Семя, но он дал Семя женщине, чтобы Семя женщины вышло чистым и не было запятнано испорченным семенем мужчины. Семя мужчин испорчено. Мужчины испорчены. Я испорчен. У меня есть

недостатки. Во мне нет ничего хорошего. Единственное хорошее во мне это Дух, и это не мой дух — это Его Дух. Да, мой дух возродился; однако это Его Дух свидетельствует моему духу, а не наоборот.

Я очень хочу получать больше Его Духа, чтобы мой дух умалялся. И благодаря этому Его Дух становится главной силой в моей жизни. Я не говорю об "активной силе Бога", как сказали бы Свидетели Иеговы. Он является силой, с которой нельзя не считаться. Когда мы позволяем Ему свободно и полностью действовать в нашей жизни, и подходим к этому серьезно, то иногда приходится перемещаться с заднего сиденья в багажник, потому что, даже сидя на заднем сиденье, мы все еще пытаемся давать указания.

Что касается принципа "прогрессивного упоминания", то его следует рассматривать как часть принципа "полного упоминания". Если вдуматься, то даже, несмотря на отсутствие в Библии многих книг, мы видим полную картину. Может не хватать каких-то слов. Может не хватать описания каких-то событий, но у нас есть полная картина начала и конца. Мы точно знаем, что должно произойти, даже если и не совсем понимаем, как это будет выглядеть. Имеющиеся тексты Писания говорят, что, когда Он придет, мы получим откровение о том, как это все будет выглядеть и как мы будем выглядеть, а мы будем выглядеть как Он.

Я точно не знаю, как Он выглядит, но Он создает меня по Своему образу. Я родился заново. Вы родились заново. Мы воссоздаемся по образу и подобию нашего Мессии. У нас есть полная картина. Вот почему Он должен был прийти. Он пришел, чтобы показать нам, как мы должны жить, потому что по той или иной причине, все те, кто пытались до Него нам это показать, ошибались. И мы тоже нуждаемся в наглядной демонстрации.

Мессия пришел. Он явил наглядные свидетельства. Он показал нам, как соблюдать Закон Иехова среди порочного и прелюбодействующего поколения. Он показал нам, как жить выше греха. И вот появляется этот старый баптистский аргумент: "вы говорите, что можете жить без греха?" Должен задать вопрос: "Можете ли вы прожить хоть одно мгновение без греха, одну минуту? Ты можешь прожить хоть одну минуту, не греша?"

Можно я отвечу? Это не такой уж каверзный вопрос. Если я могу прожить не греша одну минуту, то могу прожить и полторы минуты. Я могу прожить так две, может быть, даже три минуты. Если я сосредоточусь на этом, если по-настоящему сосредоточусь на этом, то смогу это сделать, потому что я знаю, что такое грех. Грех - это нарушение Торы. Грех - это не какое-то расплывчатое "ты грешишь каждый день". Откуда ты знаешь, что я грешу каждый день? Как ты можешь говорить, что грешишь каждый день?

Нечистые мысли это не совершение греха. Это не грех. Это проявление человеческой природы. Мы люди.

Мысленные нечистые поступки и внутренний гнев это не совершение греха. Грех — это совершение поступков во гневе, нарушение и преступление Закона, совершение проступков под влиянием гнева. Но поскольку люди в баптистской церкви не понимают грех как нарушение Закона и считают, что Закон был отменен, то их идея предполагает, что вы грешник, спасенный

благодатью, и всегда будете грешником, спасенным благодатью. Якобы тебе невозможно жить не греша, потому что ты грешник.

Если вы можете прожить минуту без греха, то можете прожить две минуты. Если вы можете продержаться две минуты без греха, то можете и три минуты. Если вы можете выдержать три минуты, то, возможно, продержитесь и пять минут. Просто продолжайте добавлять. Хорошо, я не грешил целую минуту. Две минуты! Три минуты! Четыре минуты!

Сможете ли вы жить не греша? Если будете упорно, изо всех сил работать над этим, то да, сможете. Но Иешуа не прилагал для этого усилий. Он так жил. И хотите верьте, хотите нет, но вся прелесть в том, что если я сломаюсь и согрешу или нарушу Тору, у меня будет защитник перед Отцом. Не будь жестокосердным. Покайся и начни все сначала.

Поэтому принцип "прогрессивного упоминания" нужно применять совместно с этими двумя основными принципами, принципом "первого упоминания" и особенно принципом "полного упоминания". Следует признать, что, поскольку истина раскрывается в Писании постепенно, ни один стих не содержит полной истины по какой-либо теме. Каждый стих является частью целого и не может быть истолкован отдельно от целого.

Писание — это единое собрание. Нельзя взять стих отсюда, стих оттуда и стих из какого-то другого места, как многие из нас слышали в различных проповедях. Откройте этот стих, а теперь тот стих. Но тот стих не имеет абсолютно ничего общего с первым, и этот стих не имеет ничего общего с предыдущим. Писание - это цельное собрание. Все нужно рассматривать в контексте единого целого. Его нельзя препарировать.

Никакое учение не может строиться на одном стихе, но должно основываться на всех текстах Писания по соответствующей теме. Для полного понимания темы и получения ясной картины нужно изучить все посвященные этой теме библейские тексты.

# Краткое содержание занятия 51.

### Основные положения.

- 1. В Библейском колледже или семинарии учащиеся вовсе не обязательно изучают Библию. Скорее они изучают теологические взгляды и различные аспекты учения, которых придерживается их учебное заведение.
- 2. Принцип "прогрессивного упоминания" это принцип, согласно которому, толкованию любого стиха помогает рассмотрение последующих упоминаний в Писании, все более полно раскрывающих его тему.
- 3.Слово Иехова это прогрессивное откровение, данное Им человеку на протяжении веков. Мы наблюдаем последовательное развитие темы во времени вплоть до ее завершения. Иехова не открывает человеку сразу всю истину, но постепенно, шаг за шагом, деталь за деталью подробно раскрывает ее. С течением времени темы Писания постоянно продолжали раскрываться.
- 4. Люди будут стремиться обвинять Отца или других людей в решениях, которые приняли они сами.
- 5. Люди с трудом принимают тот факт, что Отец создал добро и зло, и благословения и проклятия. Они не принимают того, что в Отце могут быть добро и зло.
- 6.Отец действует в сфере благословений как пример нам для подражания. Сатана действует в другой сфере как пример, которому следовать нельзя. Это наш собственный выбор. Последствия нашего выбора могут проявляться спустя много времени после принятого решения.
- 7. Отец никому не открывает все сразу. Он делает это понемногу. В этом суть нашего пути. Когда мы начинаем слышать голос Иехова, это начало постепенно расширяющегося познания. Это путешествие.
- 8. При разработке библейских принципов Иехова использовал метод "прогрессивного упоминания".
- 9. Солнце, Луна и звезды были поставлены на тверди небесной для знамений и времен. Само их существование воздает хвалу Всемогущему. Ваше существование также должно воздавать Ему хвалу.
- 10. Радуга напоминает Отцу о Его обещании больше не уничтожать землю потопом.
- 11. Иехова использовал метод прогрессивного упоминания для раскрытия в Писании черт Своей личности: имени, характера, целей и способов управления. Таким же образом Он раскрывает и пророческие темы.
- 12. Иехова видит тебя. Он видит все, что ты делаешь (и думаешь, и чувствуешь и говоришь). "Дом Божий" это не здание. Иехова живет в нас. Мы не можем спрятаться от Него.
- 13. Иехова наш снабженец, исцелитель, творец, Элохим и Всевышний Бог, видящий нас. Он Самосущий.

- 14. Иешуа пришел как воплощение Торы, являя силу Всемогущего. Дети Израиля должны являть силу Всемогущего, но не могут этого делать, если находятся в противлении Ему.
- 15. Нечистота это гораздо больше, чем употребление в пищу свинины и моллюсков.
- 16. Иешуа, встретив больных, никогда никому из них не предписывал детокс-диету для очищения организма. Он исцелял их. Физические методы исцеления играют свою роль, но мы должны возлагать руки на больных, молиться об их исцелении. Для этого нам нужна вера.
- 17. Литературный метод прогрессивного откровения, использованный при написании Библии, порождает принцип "прогрессивного упоминания" в толковании Писания.
- 18.Многие, особенно в христианстве, склонны аллегорически толковать Библию. Но как только вы начинаете придавать ей символический смысл, то сразу вырываете текст из контекста.
- 19. Принцип "прогрессивного упоминания следует рассматривать как: а) расширение принципа "первого упоминания" и b) часть принципа "полного упоминания".
- 20. Многие претыкаются по поводу служения женщин, но Библия полна рассказов о женщинах-служителях, пророчицах и помощницах в исполнении Плана Иехова.
- 21. Если мужчина хочет сам править своим домом, это свидетельствует, что он не покорился Иехова.
- 22. Мы запятнаны. Мы испорчены. В нас нет ничего хорошего. Вот почему мы должны быть рождены заново.
- 23. Нечистые мысли не являются грехом. Это просто проявление человеческой природы. Греховными являются действия, порождаемые этими мыслями.
- 24. Совершенно определенно можно жить, не греша. Но если вы все-таки согрешите, то покайтесь и начните сначала.
- 25. Для полного понимания темы и получения ясной картины необходимо изучить все библейские тексты, посвященные этой теме.

# Упражнения для повторения.

- 1. Применяя принцип "прогрессивного откровения", исследуйте любую тему по вашему выбору. Подходящими темами могут быть, например, свет, грех, искупление, выбор, Закон или религия. Помните, что прогрессивное упоминание является неотъемлемой частью как принципа "первого упоминания", так и принципа "полного упоминания". Закончив исследование, запишите свои выводы на отдельном листе, отмечая связь темы со всеми тремя принципами.
- 2.Заполните таблицу прогрессивного откровения о Иехова, изложенную на этом занятии, внеся во вторую колонку описание Его характеристики, приведенной в первой колонке. Отметьте значение каждой из них лично для вас. Выделите свою "любимую" (если имеется).

| Элохим             |  |
|--------------------|--|
| Создатель, ГОСПОДЬ |  |
| Элион              |  |
| Эль Рои            |  |
| Ире                |  |
| Я ЕСМЬ             |  |
| Рафа               |  |

3. Частью служения **истинному Евангелию** Царства является помощь наставляемым нами людям в том, чтобы научиться находить связь между текстами Библии. Неплохой способ для этого — показать, как Ветхий Завет пророчествует о Мессии Нового Завета. Пройдитесь по Библии, отмечая нужные места цветным карандашом (цветом, который не использовали ранее для других пометок), <u>ИЛИ</u> делая для себя записи на чистых страницах в конце (любые чистые страницы в вашей Библии, которые могут быть включены для заметок в некоторых изданиях), <u>ИЛИ</u> записав ссылку на текст, с которого следует начать свои исследования. На этой начальной странице на полях запишите ссылку на следующее место, к которому следует перейти. Начните с библейских текстов, упомянутых в последней части этого занятия, но не ограничивайтесь ими!

Помните: мы делаем это не для того, чтобы продемонстрировать, как много "знаем", но для того, чтобы быть готовыми:

(1 **Петра 3:15**) "Господа Бога святите в сердцах ваших; будьте всегда готовы всякому, требующему у вас отчета в вашем уповании, дать ответ с кротостью и благоговением."

Теперь, используя ваши заметки в Библии в той форме, которую избрали, прорепетируйте, как с "кротостью и благоговением" излагать развитие этой темы, увязывая с благой вестью Царства.

| <ol> <li>Что вы думаете о содержащемся в данном занятии утверждении: "Он знает ТВОИ конец<br/>замого начала?" Вы с этим согласны? Какие чувства, образы или слова пробуждает в вас<br/>утверждение?</li> </ol> |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |
|                                                                                                                                                                                                                |  |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

|                      |          | (         | 1 = Я не | соглас   | ен 10 =  | Я полн    | остью с  | огласе   | н)        |             |     |
|----------------------|----------|-----------|----------|----------|----------|-----------|----------|----------|-----------|-------------|-----|
| Дели:                |          |           |          |          |          |           |          |          |           |             |     |
|                      |          |           |          |          |          |           |          |          |           |             |     |
| 1 .Я спо             | особен 1 | приводит  | ъ приме  | еры прог | рессивн  | ого откр  | овения с | симво:   | лах и заг | поведях.    |     |
|                      | 1.0      | 2. 🔿      | 3. 🔿     | 4. 🔿     | 5. 🔿     | 6. 🔿      | 7. 🔿     | 8.0      | 9. 🔿      | 10. 🔾       |     |
| 2. Я моі             | гу объя  | снять пос | следоват | ельност  | ь прогре | ссивного  | э упомин | нания о  | Всемог    | ущем.       |     |
|                      | 1.0      | 2. 🔿      | 3. 🔾     | 4. 🔿     | 5. 🔿     | 6. 🔿      | 7. 🔿     | 8.0      | 9. 🔿      | 10. 🔾       |     |
| 3. Я уме<br>и в Торе |          | існять пр | орочесті | во о Мес | сии в св | вете прог | рессивн  | ого откр | овения    | о Нем в Биб | лии |
|                      | 1.0      | 2. 🔿      | 3. 🔾     | 4. 🔿     | 5. 🔾     | 6. 🔿      | 7. 🔾     | 8. 🔾     | 9. 🔾      | 10. 🔾       |     |

# Чему я научился на этом занятии:

Мои записи.



# Подготовка учеников. Занятие 52.

### Принципы толкования - принцип заветов.

### Цели:

Будучи студентом программы подготовки учеников, по окончании этого занятия вы сможете:

- Объяснять значение заветов.
- Объяснять, как сопоставлять и сравнивать сущность заветов в Канонах Ветхого и Нового Заветах.
- Определять характеристики и элементы двух типов заветов: безусловного и условного.
- Объяснять суть Вечного Завета.

ы переходим к следующему принципу толкования — принципу заветов. Нами уже пройдены несколько важных принципов. Сегодня будем рассматривать принцип заветов, который, судя по названию, связан с заветами. Тема заветов в Библии имеет очень важное, я бы сказал, критическое значение, потому что помогает понять наши отношения со Всемогущим и друг с другом.

Рассмотрим определение принципа заветов.

**ОПРЕДЕЛЕНИЕ:** Согласно этому принципу, значение стиха или группы стихов толкуется с учетом анализа заветов, с которыми они связаны.

На протяжении всей истории Иехова заключал с человечеством разные заветы. Принцип заветов действует, когда мы рассматриваем какой-то стих или отрывок в свете завета, являющегося их контекстом.

В английском языке слово "covenant" (завет) означает соглашение между двумя или более сторонами, по которому каждая из них берет на себя определенные обязательства. Еврейские и греческие слова в Писании имеют несколько иное значение:

| Ветхий Завет, иврит                                                            | Новый Завет, греческий     |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| BERIYTH (берит)                                                                | DIATHEKE (диатхЭкэс)       |
| "Рассекать, заключать договор"                                                 | "Завет, разрешение         |
| Потому что при его заключении стороны проходят между кусками рассеченной плоти | завещание"<br>Брит Хадаша. |

Слово "берит" или "брит" говорит о реальном рассечении. Оно означает заключение твердого соглашения. Вы когда-нибудь покупали дом или машину? Тогда вы заметили, что всякий раз при оформлении такой покупки (особенно если покупателю требуется кредит), или при вступлении в программу погашения кредитов в документах есть множество страниц разной информации. "Нужно поставить маленький крестик здесь. Расписаться там. А здесь говорится то-то и то-то. Поставьте свои инициалы вот здесь." При таком огромном количестве бумаг, как часто мы, подписывая их, читаем напечатанное мелким шрифтом? Но дело в том, что это договор, это контракт. И в договоре о покупке дома гораздо больше страниц, чем в договоре о покупке автомобиля.

Кстати, расскажу вам одну историю. Как-то ко мне подходит жена (дело было в пятницу) и говорит: "Дорогой, что-то плохо работает сушилка." На сушилке есть одна маленькая кнопка, но я этого не знал. Чувствовался запах подгоревших проводов. Вы когда-нибудь чувствовали запах горящего провода? Был именно такой запах.

Я хотел было позвонить Лие, это электрик, но не знал, разбирается ли он в сушилках. И я принял другое решение. Ведь на мне мудрость Отца! На следующий день я вытащил сушилку и разобрал ее. Поочередно проверяя детали, я, конечно же, видел и этот переключатель. Когда я включил его, то послышался какой-то звук в той детали, которой нельзя было касаться, и появился специфический запах.

Я решил заменить ее. Когда я стоял у стойки приемщика, туда подошел молодой человек чтобы вернуть деталь, купленную им раньше. Он хотел ее вернуть и получить назад деньги. Но приемщик сказал: "Вы знаете, что за возврат взимается комиссия 20%?" Кто-нибудь из вас уже сталкивался с такими "комиссиями за возврат"?

У меня в футляре для кредиток был документ, в котором оговаривалась комиссия за возврат. Вместо этого я решил поступить мудрее и оформить внутримагазинный кредит, предусматривающий возмещение средств в счет товаров и услуг. Он позволял мне тратить всю сумму и не платить дополнительно 20%. Услышав, что сказал приемщик, парень спросил: "Что вы имеете в виду?"

"Это написано в вашей квитанции." Он показал это место. "Прямо здесь, в вашей квитанции". Квитанция — это форма договора. На самом деле, в большинстве мест оговаривается "порядок возврата", иногда напечатанный мелким шрифтом. Информация о нем может быть размещена где-то на стене, и там говорится: "При возврате товара..." (хотя некоторые товары возврату не подлежат). Суть в том, что это договор. Это контракт.

Зачастую из-за того, что мы не ознакомлены с порядком возврата или с комиссией за возврат, или заключаем договор, предполагающий определенный порядок погашения задолженностей, мы можем пропустить платежи, что приведет к повышению процентной ставки. Часто такие ситуации связаны с кредитными картами, с тем что называется "напечатанное мелким шрифтом."

Вы знали об этом? Тора — это договор (завет) между Иехова и человеком. Мы рассмотрим это немного подробнее.

В Каноне Ветхого Завета употреблено еврейское слово "beriyth", обозначающее контракт.

Оно означает "рассекать, разрезать". Это договор, или контракт, между двумя сторонами. Это слово, применяемое в Каноне Ветхого Завета, происходит от корня, буквально означающего "разрезать." Завет — это "разделка, рассечение", когда животные рассекались на две части, и договаривающиеся стороны в знак заключения завета проходили между ними.

Кстати о разрезании, знаете ли вы, что обрезание — это заветное соглашение? Да. Это завет. Мы, люди, по повелению, данному Иехова Аврааму, вступаем в завет, обрезая крайнюю плоть. Писание говорит: "Необрезанный же мужеского пола, который не обрежет крайней плоти своей, истребится душа та из народа своего". Итак, мы имеем дело с заветом, который происходит от корня, означающего "разрезать, резать".

В Каноне Нового Завета на греческом языке ему соответствует слово "diatheke". В авторизованной английской версии, в Библии короля Иакова, оно обычно переводится как "testament" (подтверждение, постановление, правило, завещание, канон). Хотя должно было бы быть переведено так, как сказано в Каноне Ветхого Завета - "beriyth", то есть словом "covenant" (договор, соглашение).

Теперь давайте сравним "testament" (постановление, завещание, канон) и "covenant" (договор, соглашение). Когда люди видят Канон Нового Завета (New Testament), они не видят там договора (covenant). Они видят там канон (собрание религиозных книг, признанных церковью в качестве Священного Писания) и завещание. Причем оно в их глазах отделено от настоящего договора, потому что договор предполагает определенные условия.

"Договор" (covenant) — это пакт, союз или соглашение между двумя сторонами, имеющими равные или неравные полномочия. Договор и завет являются центральной объединяющей темой в Писании. Договоры Элохима с отдельными людьми и народом/Израилем находят окончательное исполнение в Новом Завете в Мессии Иешуа. Слово "завет" в Писании относится к соглашению или договору между людьми или между Иехова и человеком.

В Писании мы видим заключение самых разных договоров между людьми. Например, в **Бытие 21:27, 31, 32** это заключение союза Авраама и Авимелеха по поводу колодца в Вирсавии, а в **Луки 22:5** — соглашение между первосвященниками и Иудой о цене предательства.

Между Иудой и священниками велись переговоры о сумме, которую Иуда хотел получить за предательство Иешуа. Соглашение может быть устным. Оно может быть письменным. Говоря о договоре, мы видим, что это соглашение между двумя сторонами.

Рассматриваемый на этом занятии принцип заветов относится только к заветам между Иехова и человеком. В каждом описываемом в Писании случае заключения завета между Иехова и человеком, как правило, его инициатором был Иехова. Фактически Он был инициатором в большинстве, если не во всех случаях. Не человек обращался со своими предложениями о договоре к Иехова, а Иехова провозглашал человеку Свою волю и ожидал ее исполнения.

Это договор между Иехова и человеком, составленный Иехова и предъявленный человеку. Человек либо принимает, либо отвергает его, но не может его изменить. Это не переговорный процесс. Иехова говорит: "Вот что Мне нужно. Если сделаете это, то произойдет вот это. Если

этого не сделаете, то произойдет вот это." Однако использование слова "завет" в Писании не всегда подразумевает идею обязательства обеих сторон, но, чаще всего, означает односторонние обязательства, взятые на Себя Иехова.

В этих случаях заветный аспект подчеркивается в "обетовании". (*Галатам 3:17*; *Римлянам 15:8*). Есть просто обетование, а есть обетования, данные нам.

(**Галатам 3:16**) "Но Аврааму даны были обетования и семени его. Не сказано "и потомкам", как- бы о многих, но как об одном: "и семени твоему", которое есть Мессия."

Мы ясно видим, что из всех людей на планете Иехова заключил завет с отдельным индивидуумом. (Мы должны понять, что на планете жило очень, очень много людей, в том числе и потомков Авраама). Эти обетования были для человека, с которым Иехова заключил завет, и для его семени. Поэтому Он говорит, что Авраам будет благословением для многих народов — всех людей, являющихся семенем Авраама. Как мы видим, Аврааму и его семени были даны обетования; не всем семенам, но одному семени. Через Авраама должно придти семя, и через это семя в результате будут благословлены многие народы.

(**Галатам 3:17**) "Я говорю то, что завета о Мессии, прежде Богом утвержденного, закон, явившийся спустя четыреста тридцать лет, не отменяет так, чтобы обетование потеряло силу."

Другими словами, Иехова дал обещание Аврааму. Это обещание остается в силе и сегодня. Оно не было основано на Законе. Обещание было дано Аврааму и семени Авраама, и через это благословятся народы мира.

(**Римлянам 15:8**) "Разумею то, что Иешуа Мессия сделался служителем для обрезанных - ради истины Божией, чтобы исполнить обещанное отцам."

Мессия Иешуа был служителем для обрезанных. Другими словами, Мессия — это подтверждение обетования, данного Аврааму.

## Виды заветов.

В Писании чаще всего встречаются два вида божественных заветов. Вообще их видов больше, но основную часть составляют два из них.

**Безусловный завет:** это завет, в котором Элохим обязуется выполнить обетования независимо от действий человека; завет, исполнение которого не зависит от выполнения человеком определенных условий.

Иногда мы можем путать безусловный завет с условным. Суть в том, что должно преклониться каждое колено. Каждый преклонится, добровольно или нет, но это сделает каждый.

Почему? Потому что вся Земля принадлежит Иехова, и все, что на ней, без исключения. Атеист, стремящийся грозить Богу кулаком, заявляя: "У Тебя нет никакой власти надо мной", будет посрамлен. Агностик, неверующий, беззаконник, бунтарь — каждое колено склонится перед Ним, и точка.

Подобные заветы мы видим в Исход 6:3-8 и Бытие 9:11.

(**Исход 6:3**) "Являлся Я Аврааму, Исааку и Иакову с именем: "Бог Всемогущий"; а с именем Моим "Бог Иехова" не открылся им."

Вот оно. Иехова говорит, и Моисей записывает. Он говорит: "Я явился Аврааму, Исааку и Иакову, и вот как Я явился им."

(**Исход 6:4**) "И Я поставил завет Мой с ними, чтобы дать им землю Ханаанскую, землю странствования их, в которой они странствовали."

Потому что Он дал это обетование, обещание, которое никогда не было и никогда не может быть отменено.

(**Исход 6:5**) "И Я услышал стенание сынов Израилевых о том, что Египтяне держат их в рабстве, и вспомнил завет Мой."

Израиль был в Египте в рабстве. Нельзя сказать, что их взяли в рабство из-за того, что они нарушили какой-то закон. Как известно, тогда им еще не был дан письменный Закон. Они были в Египте, потому что был голод. Но более того, Иехова уже пообещал Аврааму, причем задолго до рождения Исаака, задолго до рождения Иакова (имя которого было изменено на Израиль), что семя Авраама и его потомки пройдут через определенные трудности.

Из-за этого те, кто привел их к этим трудностям, кто навлек эти трудности на них, сами будут сильно страдать. Во исполнение обетования Израиль оказывается в Египте из-за наставшего в стране голода. Иосифа продали в рабство. Вы знаете эту историю. И когда настает голод, Иосиф приводит всю свою семью в Египет, где о них заботятся.

Фараон умирает. К власти приходит другой фараон, который не знает Иосифа. И вот уже дети Израиля, когда-то пользовавшиеся огромными привилегиями в Египте, подвергаются гонениям и обращаются в рабство. Благодаря данному Аврааму обетованию Иехова вспоминает этот завет.

(**Исход 6:6**) "И так скажи сынам Израилевым: Я Бог Иехова, и выведу вас из-под ига Египтян, и избавлю вас от рабства их, и спасу вас мышцею простертою и судами великими."

Здесь мы видим безусловный завет. Поскольку Иехова дал обетование Аврааму, его семя должно было оказаться в рабстве. Они должны были страдать 430 лет. "И горе тем, кто заставляет их страдать." Иехова помнил об этом, и поэтому "Я хочу, чтобы..." "Ты пошел и сказал сынам Израилевым, что Я выведу вас из египетского ига." И это никак не зависело от того, что они делали.

Он освободил Израиль не потому, что они соблюдали Закон в Египте. Он освободил их

потому, что дал обещание и потому, что вступил в завет. Он вспомнил этот завет.

"Моисей, отправляйся к Израилю. Иди в Египет и сообщи сынам Израилевым, что Я — Элохим Своего Слова. Вот почему сыны Израиля, пророки, могли писать, что Иехова следит за словом, исходящим из уст Его. Если Он дал обещание, Он исполнит его. Если Он посылает видение, то позаботится о том, чтобы оно сбылось. Поэтому Он избавит детей Израиля от рабства. Он говорит:

"Я избавлю вас от рабства, и спасу вас мышцею простертою и судами великими."

Почему? Из-за завета, который Он заключил с Авраамом. Иехова сказал: "Авраам, Я хочу, чтобы ты покинул дом своего отца." Авраам не обязательно искал именно Иехова, но он искал чего-то. Авраам чувствовал, что что-то заставляет его это искать, и Иехова явился ему.

Иехова дает нам знать, что выбрал Авраама потому, что видел в нем человека, который будет учить своих детей Его законам, Его нормам и Его заповедям. Иехова говорит им, что искупит их и произведет великий суд над теми, кто держал их в рабстве.

(**Исход 6:7**) "И приму вас Себе в народ и буду вам Богом, и вы узнаете, что Я Господь, Бог ваш, изведший вас из-под ига Египетского."

Обратите внимание на безусловный характер завета с Израилем, основанного на завете, который Он заключил с Авраамом.

(**Бытие 9:11-12**) "Поставляю завет Мой с вами, что не будет более истреблена всякая плоть водами потопа, и не будет уже потопа на опустошение земли. И сказал Бог: вот знамение завета, который Я поставляю между Мною и между вами, и между всякою душею живою, которая с вами, в роды навсегда:"

Здесь мы видим, что Ной отдыхает после великого потопа. В этом стихе говорится о некоем знамении. Даже сегодня мы видим при определенных погодных условиях радугу, которая напоминает нам об этом завете. Каждый раз, когда мы видим радугу, мы вспоминаем, что это знамение завета.

**Условный Завет:** это завет, в котором Элохим обязуется выполнять обетования только в случае послушания человека определенным, установленным Элохимом условиям. Это завет, выполнение которого зависит от исполнения человеком определенных условий. "Если ты...тогда Я... Если ты не... тогда Я..." Вы можете видеть это в *Исходе 19*, а также во *Второзаконии 28*.

(**Исход 19:5**) "Итак, если вы будете слушаться гласа Моего и соблюдать завет Мой, то будете Моим уделом из всех народов: ибо Моя вся земля;"

А если нет? Получение возвышенного особенного статуса (ивр. קלגָס, seg-ool-law, сегула, номер Стронга Н5459), особого народа, собственного народа Бога основано на выполнении им определенных условий.

(**Второзаконие 28:58-59**) "**Если** не будешь стараться исполнять все слова закона сего, написанные в книге сей, и не будешь бояться сего славного и страшного имени ГОСПОДА,

БОГА ТВОЕГО: **то** ГОСПОДЬ поразит тебя и потомство твое необычайными язвами, язвами великими и постоянными, и болезнями злыми и постоянными."

То же самое мы видим во *Второзаконии 28:1*, где говорится, что "если вы будете тщательно исполнять все заповеди, которые Я даю вам сегодня, то Я возвышу вас. Если вы сделаете это, *тогда* Я сделаю...и все эти благословения придут на вас." Затем в стихе 15 говорится: "если же вы не сделаете этого, тогда придут на вас все эти проклятия."

### Классификация заветов.

Бог открыл Себя как Бог, заключающий заветы и соблюдающий их.

(**Псалмы 110:9**) "Избавление послал Он народу Своему; заповедал на веки завет Свой. Свято и страшно имя Его."

(**Евреям 6:12-13**) "Дабы вы не обленились, но подражали тем, которые верою и долготерпением наследуют обетования. Бог, давая обетования Аврааму, как не мог никем высшим клясться, клялся Самим Собою."

Вы не унаследуете обетований, если будете лениться. Вы должны следовать за теми, кто наследует их верою и терпением. Знаете, что интересно: а когда мы попадаем в "Зал Веры" (как это назвали бы некоторые), описанный в *Евреям 11*? Нельзя не заметить, что все перечисленные здесь библейские герои, имевшие великую веру, являются персонажами Ветхого Завета. Все они из Ветхого Завета. Мы видим, что в Танахе вера была очень действенной.

(Евреям 6:14-17) "Говоря: "истинно благословляя благословлю тебя и размножая размножу тебя." И так Авраам долготерпев получил обещанное. Люди клянутся высшим, и клятва во удостоверение оканчивает всякий спор их. Посему и Бог, желая преимущественнее показать наследникам обетования непреложность Своей воли, употребил в посредство клятву,"

Кем Он поклялся? Он поклялся Собой. Когда Отец клянется, Он говорит: Я, Иехова, торжественно клянусь." Он клянется Собою. Это очень мощно. Мы должны с нетерпением ожидать этого, не по старой доброй присказке "вот-вот наступит", но прямо сейчас. Обетования Отца предназначены для нас, потомков Авраама по вере.

Таким образом, источником заветов является Божья благодать. Цель заветов — привести человека в образ Божий и восстановить его полноправные отношения с Ним. В этом весь Его план. Отец хочет иметь с нами полноправные отношения.

### Библейские заветы.

В Писании есть девять божественных заветов, восемь из которых являются прогрессивной реализацией первого. Это следующие заветы:

### 1. Вечный завет.

Некоторые могут сказать: "почему вы ставите его на первое место?" Обычно, когда говорят о заветах, то Вечный завет считается последним, но я через минуту все вам объясню.

### 2. Эдемский завет.

Этот завет связан с Эдемом.

### 3. Завет с Адамом.

Вы видите, с кем он связан, уже по его названию.

- 4. Завет с Ноем.
- 5. Завет с Авраамом.
- 6. Завет с Моисеем.
- 7. Палестинский завет. (или Ханаанский завет, или Завет о земле Израиля).
- 8. Завет с Давидом.

### 9. Новый завет.

Это основные заветы, которые мы находим в Писании, но есть еще некоторые дополнительные заветы, существование которых вас может удивить. Эти заветы касаются вечности и времени.

**Вечный завет**, составленный Богом от вечности, является всеобъемлющим. Он включает в себя восемь других заветов, каждый из которых является прогрессивным раскрытием во времени его содержания. Все девять заветов связаны с творческой и искупительной природой Бога и Его планом.

Вечный и Эдемский заветы в первую очередь касались плана творения, в то время как заветы с Адамом, Ноем, Авраамом, Моисеем, Ханаанский (Палестинский или Завет о земле) были более узкими и касались искупления. Что касается Вечного завета, то он был заключен задолго даже до образования Земли.

### Элементы заветов.

Каждый из Божественных заветов состоит из трех основных частей. Любой завет является неполным и, следовательно, недействительным, если он не подтверждается следующими тремя составляющими:

Слово или Обетование завета.

Кровь завета.

Печать завета.

Другими словами, всякий раз, когда в Писании заключается завет, мы видим, какие именно слова при этом употребляются.

Кровь завета — это или реально проливаемая кровь, или его принцип.

### Вечный завет.

**Вечный завет** мы видим в *Послании к Евреям* 13:20-21. Зачем в поисках Вечного завета обращаться к *Посланию к Евреям*, если сам этот завет существует с самого начала? Интересно, что книга *Послание к Евреям* включена в написанный на греческом Новый Завет. Это явно о чемто говорит нам. В Новом Завете на ГРЕЧЕСКОМ есть послание к ЕВРЕЯМ. Это *Послание к Евреям* в греческом Новом Завете дает информацию вплоть до начала времен.

(**Евреям 13:20-21**) "Бог же мира, воздвигший из мертвых Пастыря овец великого Кровию **завета вечного**, Господа нашего Иисуса (Христа). Да усовершит вас во всяком добром деле, к исполнению воли Его, производя в вас благоугодное Ему через Иисуса Христа. Ему слава во веки веков! Аминь."

Я задаю людям вопрос: "Когда был распят Иешуа?" Мне отвечают, что это было более 2000 лет назад. Он был распят в Иерусалиме. Он был распят на Голгофе. И все же Библия говорит, что Он был Агнцем, закланным до основания мира. Явно обетование проявилось около 2000 лет назад, но фактически само событие произошло до основания мира. Это был главный план Отца задолго до появления Адама и даже задолго до появления рая.

Вот почему Иешуа может претендовать на роль Альфы и Омеги, начала и конца. Он был до начала времен и будет вечно.

Слова или обетования завета: это произошло в вечности до основания мира. Что касается Вечного завета, то он был заключен прежде основания мира. Он был заключен в соответствии с вечной целью Бога, которую Он замыслил реализовать во Христе до начала мира (Ефесянам 1:4; 2:10; 3:11; Иоанна 17:5).

(**Ефесянам 1:3-5**) "Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, благословивший нас во Христе всяким духовным благословением в небесах, так как Он избрал нас в Нем прежде создания мира, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним в любви, предопределив усыновить нас Себе чрез Иисуса Христа, по благоволению воли Своей"

Вот откуда некоторые выводят учение о предопределении. Есть учение об избранных. И если взять эту фразу ("прежде создания мира"), то Он избрал нас.

Попытайтесь представить себе Небесный совет, где Отец пишет Генеральный план, уже зная, что именно Его творение собирается сделать. Самое замечательное в теологии то, что она может дать нам некоторую аналитическую информацию, поскольку изучила Всемогущего в

полную меру своих возможностей. И одно из слов, которые пришло из теологии - это "Всеведущий". Это слово говорит о том, что Иехова - Всезнающий. Он знает конец от самого начала.

Я читаю записи некоторых моих знакомых в Фейсбуке, особенно из ортодоксальных евреев. Они насмехаются над тем, что Бог, сотворивший дьявола, сотворил и человека. Он посадил в саду дерево, плод которого, как Он знал, человек съест, и Он пришел на Землю, чтобы умереть для искупления этого человека, отдав Своего Сына. Суть в том, что они иронизируют, насколько же умен этот Бог, Сын Которого умер потому, что Он, якобы, Сам искушал человека плодом с этого дерева? Вы понимаете, к чему это ведет?

Дело в том, что Творец знал конец от начала. Он создает Свое творение. Он видит то, что есть в Его творении. Это что-то говорит нам о нашем Боге, потому что Адам был создан по образу и подобию Элохима. И точно так же, как Адам имел способность отличать добро от зла и решать, что ему делать, а что нет, такими же чертами характера обладает наш Отец. Видите ли, Он создал добро и зло. Вот почему, когда наши дети достигают определенного возраста... Я считаю, что мы, как родители, несем ответственность за принимаемые нашими детьми решения до определенного момента.

Мой сын не умеет принимать правильные решения. Я должен научить его этому. Недавно я принес домой конфеты, но моей жене это не понравилось. Она хотела, чтобы я унес их. Я пытался объяснить, что иногда детям нужно давать конфеты. Не обязательно есть их много. Но она не хочет, чтобы я приносил конфеты, и я не из тех, кто обычно приносит домой конфеты, но в тот раз я их принес.

Дети съедят все это за один присест. Они просто проглотят их. И неважно, что потом им будет плохо. Они не думают об этом. Неважно, что у них заболят животы и головы, неважно, что будут проблемы с зубами. Об этом они не думают. Они думают только о том, что эти сладости им нравятся и они хотят все съесть.

Как родитель, я должен управлять этим процессом. Там, где я рос, дети играли на улице. Машины вынуждены были останавливаться из-за играющих на проезжей части детей. Когда я вырос, дети уже не играли на улице. Машины не останавливались. И детей сбивали.

Я бываю в разных странах, и там лучше не играть на улице (особенно детям). Но на моей улице почему-то существует собственная культура, предполагающая, что это домашний район для местных, улица, безопасная для детей. Дети сидят посреди дороги. Они играют на дороге в мяч. Когда вы подъезжаете к ним, их реакция: "как вы смеете ездить по этой улице и мешать нашей игре." Они неохотно уходят с проезжей части, и их взгляды говорят: "В следующий раз лучше объезжай вокруг."

Я хочу сказать, что если эти дети, которым родители разрешают играть на дороге, попадут в другой район, где это запрещено, то весьма вероятно, что их собьют, потому что их мышление не готово к этому. Они просто не знают, как нужно правильно поступать.

В моей семье мы отвечаем за решения, принимаемые за наших детей, лишь до определенного возраста. После достижения этого возраста они принимают решения сами. Мы должны позволить

им самостоятельно принимать такие решения.

Отец говорит: "Вы должны сами принимать решения. Но позвольте помочь вам. Есть добро. Есть зло. Есть жизнь. Есть смерть. Есть благословения. Есть проклятия. Выбирайте жизнь."

"Это ваш выбор, но выбирайте жизнь. Оба варианта перед вами. Итак, если вы выбираете жизнь, если вы выбираете благословение, если вы выбираете добро, вот какие блага это приносит вам. Если выбираете проклятия, если выбираете смерть, если выбираете зло, то вот последствия этого."

Казалось бы, любой здравомыслящий человек хотел бы жизни, благословений и добра. Однако большинство выбирает проклятия, зло и смерть. Они поддались соблазнам. Их совращение облегчается идеей о том, что сегодня Бог уже не актуален. Ветхий Завет для еврейского народа. Иисус Христос заплатил цену. Его кровь освободила нас. Мы свободны делать все, что захотим, есть все, что хотим, идти туда, куда хотим, подменять дни Шаббата, поклоняться чему угодно и праздновать любой языческий или мирской праздник, и Бог, якобы, все это примет. Он должен радоваться уже тому, что я иногда с Ним разговариваю.

Таков менталитет этого мира. Отец знает это. Ребенка могут воспитывать в святой, богобоязненной семье, и все равно этот ребенок может решить пойти по пути зла, выбрать не жизнь, а смерть, не благословения, а проклятия, не добро, а зло. Отец знает это, однако не лишает нас права выбора, даже сознавая, что мы неизбежно ответим за свой неверный выбор (или получим обещанные благословения). Смерть и жизнь, добро и зло, благословения и проклятия — все это перед нами. Мы решаем, какой выбрать путь.

Отец предопределил нас, чтобы мы творили добро. Умение различать творящих добро и совершающих зло очень четко это показывает. У вас есть способность делать добро. Некоторые люди, не зная доброй вести (которую мы должны распространять), делают выбор на основе той информации, которой располагают. Запомните, неправильная информация - это неправильная жизнь. Правильная информация - правильная жизнь. Наша работа, наша роль - довести до людей правильную информацию, чтобы они могли принимать правильные решения и, в результате этого, жить праведной жизнью.

(**Ефесянам 1:5**) "Предопределив усыновить нас Себе чрез Иешуа Мессию, по благоволению воли Своей, "

(**Ефесянам 2:10**) "Ибо мы - Его творение, созданы в Мессии Иешуа на добрые дела, которые Бог предназначил нам исполнять."

(**Ефесянам 3:11**) "**По предвечному определению**, которое Он исполнил в Мессии Иешуа, Господе нашем,"

(**Иоанна 17:5**) "И ныне прославь Меня Ты, Отче, у Тебя Самого славою, которую Я имел у Тебя **прежде бытия мира**."

Просто удивительно, и нам это трудно понять, что до Своего рождения Иешуа был на Небесах. Есть вещи, которые для физического человека звучат абсурдно. Люди празднуют рождение Иисуса, хотя в Библии нигде не сказано, что мы должны это делать. Они не понимают, что Мария была объектом, через который Иехова проявил Себя как человек. Он пришел, чтобы показать нам, что мы можем жить по Его заповедям в Его царстве на Земле, не становясь жертвами собственных плотских желаний. Эти желания удовлетворяют лишь нашу человеческую природу, нашу плоть.

**Кровь** завета, кровь Вечного Завета проявляется в том, что Агнец Божий был заклан от основания мира (*Евреям 13:20-21*; *Деяния 20:28*). Иешуа пролил Свою кровь задолго до сотворения мира. Это довольно трудно охватить умом.

Можете вы представить, как Он сделал это задолго до основания мира? Мы очень *полагаемся* на визуальное восприятие. Нам сложно увидеть, как задолго до того, как появились Луна, звезды, Солнце, задолго до того, как образовалась Земля, задолго до того, как Дух Иехова носился над бездной, все это уже произошло в Царстве Небесном.

(**Евреям 13:20-21**) "Бог же мира, воздвигший из мертвых Пастыря овец великого Кровию завета вечного, Господа нашего Иисуса (Христа), да усовершит нас во всяком добром деле, к исполнению воли Его, производя в вас благоугодное Ему чрез Иисуса Христа. Ему слава во веки веков! Аминь."

(Деяния 20:28) "Итак внимайте себе и всему стаду, в котором Дух Святый поставил вас блюстителями, пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел Себе Кровию Своею."

Этот план уже существовал до создания мира. (Ефесянам 1:4; 1 Коринфянам 2:7; Ефесянам 2:10; Матфея 25:34; Иоанна 17:5). Этот план также существовал и от создания мира. (1 Петра 1:18-20; Откровение 13:8; 17:8).

Наша община была приобретена кровью Иешуа, и мы должны помнить об этом.

(1 **Петра 1:19-20**) "Но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого агнца, предназначенного еще прежде создания мира, но явившегося в последние времена для вас,"

Мы часто видим это "до основания мира", когда речь идет о Вечном Завете. План был разработан, но его визуальное проявление уже было показано. Отец изложил план, и вот Его видение. Вот план. Вот так все будет происходить, и процесс был запущен.

(**Откровение 13:8**) "И поклонятся ему все живущие на земле, которых имена не написаны в книге жизни у Агнца, закланного от создания мира."

Кому поклонятся все живущие на Земле? Здесь говорится не о Боге Иехова. Те, чьи имена не записаны в Книге Жизни Агнца, который был заклан от основания мира, будут поклоняться

зверю, сатане. Вот кому они будут поклоняться.

(**Откровение 17:8**) "Зверь, которого ты видел, был, и нет его, и выйдет из бездны и пойдет в погибель; и удивятся те из живущих на земле, имена которых не вписаны в книгу жизни от начала мира, видя, что зверь был, и нет его, и явится."

Удивительно, что эти имена были написаны задолго до образования мира. Вот где берет свое начало учение о предопределении. В Торе есть место, где Моисей общается со Всемогущим и умоляет Его не уничтожать Израиль. Он говорит: "Если Ты собираешься это сделать, то прежде чем делать это, вместо этого, просто вычеркни мое имя из Своей книги." И Иехова говорит: "Нет, тех, кто грешит, тех, которые нарушают заповеди Мои, их имена Я вычеркну из книги Моей."

Я твердо верю, что Он говорит о Книге Жизни. Обратите внимание вот на что. Их имена не были записаны в Книге Жизни от основания мира. Есть те, чьи имена записаны, и те, чьи имена не записаны.

Суть в том, что мы не знаем, кто есть кто.

На Земле мы имеем дело с людьми, которые уже были предопределены для Озера огненного. Это трудно понять? Я верю, что когда Иешуа посылал Своих учеников и сказал им: "В какой бы город вы ни вошли, если они не примут вас, выходя от них отрясите прах от ног ваших. Горе дому тому. Горе городу тому", Он уже все знал.

Он знает, кто примет Его, а кто отвергнет. Я проповедовал в одной деноминации, в которой, исходя из учения о предопределении, утверждали, что: "Бог спасет того, кого хочет спасти, с вашей помощью или без нее." Другими словами, нам, якобы, не нужно евангелизировать, потому что Бог уже предопределил тех, кто будет спасен. И, "совершенно случайно", они увидели избранной именно свою деноминацию. Они почему-то увидели именно себя теми, кого Бог избрал.

Позвольте вам кое-что сказать. Каждая церковь, в которой я был, и каждая деноминация, в которой я был пастором, видели себя избранниками Божьими. Все остальные, якобы, были обречены на Озеро огненное. Они верили, что если человек не присоединится к их учению, к их исповеданию веры и к их вероучению, то он заплатит за это сожжением в Огненном озере.

Как-то мне случилось быть среди американских баптистов, веривших в свою исключительность. Затем я был пятидесятником, и они тоже верили, что они единственные. А среди пятидесятников есть огромная масса разных групп, каждая из которых готова поклясться, что является единственной избранной ко спасению.

Кто-то верит, что если не крестишься во имя Отца и Сына и Святого Духа, то обречен на ад. А кто-то верит, что ты обречен на преисподнюю, если не крещен во имя Иешуа (не Отца, Сына и Святого Духа).

Сравнительно недавно (не далее, как три года тому назад) я столкнулся с некоторыми бывшими верующими церкви Апостольской веры. "Апостольская вера" — это священная ветвь ультраортодоксальных пятидесятников, которые учили, что нужно верить и креститься во имя

Иисуса. Сейчас они узнали имя Иешуа, но их учение не изменилось. Они просто сменили имя. Если вы не крещены во имя Иешуа, если не являетесь частью этой пятидесятнической секты или этой мессианской пятидесятнической секты...

И есть те, кто от баптистов переходит в мессианство, принося с собой баптистское учение. Есть переходящие от пятидесятников, и они приносят пятидесятническое учение. Они просто меняют название. Вы по-прежнему должны креститься во имя, но теперь это имя Иешуа, и свидетельством является говорение на иных языках. Этому учат некоторые мессианские пятидесятники.

Из какой бы деноминационной среды люди не переходили в мессианство, они приносят с собой свое учение. Как говорят баптисты: "Я продолжаю танцевать. Просто у меня теперь другой партнер." Вместо того, чтобы танцевать в баре, они танцуют в церкви. "Вместо того, чтобы танцевать с дьяволом, я танцую с Иисусом Христом." То же самое мышление, просто другое место. К сожалению, многие приходят именно с таким подходом.

Когда я говорю с людьми, пришедшими из разных мест, то вижу, что их учение все еще с ними, независимо от того, вышли они из Свидетелей Иеговы, пятидесятников, движения "Путь" (The Way), баптистов или Адвентистов Седьмого дня. Они приносят с собой свою философию и свое учение. Только теперь, якобы, у них правильное название.

**Печать** завета: Божественная печать, утверждающая "вечную жизнь, которую Бог обещал прежде вековых времен." (**Титу 1:2** и **2 Тимофею 1:9**)

(**Tumy 1:2**) "В надежде вечной жизни, которую обещал неизменный в слове Бог прежде вековых времен."

(2 Тимофею 1:9) "Спасшего нас и призвавшего званием святым, не по делам нашим, но по Своему изволению и благодати, данной нам во Христе Иисусе прежде вековых времен."

Мы видим, что вечная жизнь была обещана еще до начала мира. Она совершается в славном теле, подобному Мессии и, в конечном счете, в теле Мессии. (Филиппийцам 3:21)

(Филиппийцам 3:21) "Который уничиженное тело наше преобразит так, что оно будет сообразно славному телу Его, силою, которою Он действует и покоряет Себе все."

Мы перейдем к другим заветам, но, заканчивая изучение Вечного завета согласно принципа заветов, мы видим, что Вечный завет был установлен Иехова задолго до начала мира, задолго до основания мира. Знание этого доставляет верующим огромную радость. Суть в том, что Отец заключил этот завет с нами и поклялся не кем-нибудь, но Самим Собой.

Именно Он желает исполнить Свое обещание и прожить Свою жизнь через нас. Наша задача - просто уступить Ему, покориться Ему, позволить Ему идти Своим путем, отдать Ему свою жизнь и подчиниться. Противьтесь дьяволу. Покоритесь Иехова. Библия говорит, что дьявол убежит.

Что касается Вечного завета, то он был заключен до основания мира, поэтому мы не можем утратить его. Единственный путь к его утрате - непослушание тому, чему Отец повелел нам повиноваться. Аминь?

## Краткое содержание занятия 52.

### Основные положения.

- 1. Принцип завета это принцип, согласно которому, значение стиха или группы стихов толкуется с учетом анализа заветов, составляющих их фон.
- 2. В английском языке слово "covenant" (завет) означает взаимное соглашение между двумя или более сторонами, по которому каждая из них берет на себя определенные обязательства. Еврейские и греческие слова в Писании имеют несколько иное значение. На иврите это слово означает "рассекать, заключать договор", на греческом "подтверждение, канон, постановление, завещание".
- 3. Тора это договор между Иехова и человеком.
- 4. Договор, или завет, является центральной объединяющей темой в Писании. Договоры Элохима с отдельными людьми и народом/Израилем находят окончательное исполнение в Новом Завете в Мессии Иешуа.
- 5. Обрезание это заветное соглашение. Иешуа Мессия был служителем для обрезанных. Иными словами, Мессия является подтверждением обетования, данного Аврааму.
- 6. Во времена Авраама на нашей планете жило много людей. Иехова заключил завет именно с Авраамом и его семенем. Речь шла не о множестве семени, передающемся во всех его детях. Через Авраама должно было придти то самое Семя, в котором благословятся все племена земные.
- 7. В Писании мы видим два вида заветов: условные и безусловные. Условный это завет, в котором Элохим обязуется выполнять обетования завета только при условии послушания человека определенным, установленным Элохимом, требованиям. Безусловный завет это завет, в котором Элохим обязуется выполнить его обетования независимо от действий человека; исполнение которого не зависит от выполнения человеком определенных условий.
- 8. Бог открыл Себя как Бог, заключающий заветы и соблюдающий их.
- 9. Отец хочет иметь с нами полноправные отношения.
- 10.Мы не знаем, чьи имена записаны в Книге Жизни Агнца, а чьи нет. На Земле мы каждый день сталкиваемся с людьми, "предопределенными" к Озеру огненному. Отец уже знает, кто из нас изберет жизнь.
- 11. Когда люди выходят из какой-то деноминационной среды, они несут с собой свое учение.
- 12.Вечный завет был заключен до основания Земли. Единственный путь к его утрате непослушание тому, чему Отец повелел нам повиноваться.

### Библейские заветы.

В Писании есть девять Божественных заветов, восемь из которых являются прогрессивной реализацией первого. Это следующие заветы:

🔹 с Ноем + с Авраамом # с Моисеем

& Палестинский \* с Давидом \$ Новый

### Элементы заветов.

В каждом Божественном завете есть три части. Любой завет является неполным, если не подтверждается следующими тремя составляющими:

ет Слово или обетование завета.

& Кровь завета.

@ Печать завета.

# Упражнения для повторения.

| 1. В рассмотренном введении к принципу заветов нужно определить ряд особенностей. Опишите своими словами, что подразумевается под словом "завет". Сравните свое понимание с определениями и пояснениями, приведенными на первой странице этого урока.  Завет: |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. Что можно сказать о главных различиях между безусловным и условным заветом? Включая отличительные лингвистические особенности текста каждого из этих видов завета.                                                                                         |
| 3. Какие три основных элемента должен иметь библейский завет? Кратко опишите каждый из них                                                                                                                                                                    |
| b                                                                                                                                                                                                                                                             |
| c                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4. В продолжение вопроса 3: опишите эти три элемента в Вечном завете. Включая приведенные в этом занятии ссылки на Писание.                                                                                                                                   |
| a                                                                                                                                                                                                                                                             |
| b                                                                                                                                                                                                                                                             |
| c                                                                                                                                                                                                                                                             |

# Оцените следующие утверждения, отметив соответствующий номер.

(1 = Я не согласен 10 = Я полностью согласен)

Цели:
1.Я умею объяснять значение заветов.
1. ○ 2. ○ 3. ○ 4. ○ 5. ○ 6. ○ 7. ○ 8. ○ 9. ○ 10. ○
2.Я умею объяснять, как сопоставлять и противопоставлять характер заветов в Канонах Ветхого и Нового Заветов.
1. ○ 2. ○ 3. ○ 4. ○ 5. ○ 6. ○ 7. ○ 8. ○ 9. ○ 10. ○
3.Я умею определять характеристики и элементы двух типов заветов: безусловного и условного.
1. ○ 2. ○ 3. ○ 4. ○ 5. ○ 6. ○ 7. ○ 8. ○ 9. ○ 10. ○
4.Я умею объяснять суть Вечного Завета.
1. ○ 2. ○ 3. ○ 4. ○ 5. ○ 6. ○ 7. ○ 8. ○ 9. ○ 10. ○

# Чему я научился на этом занятии:

Мои записи.



# ПОЖАЛУЙСТА ПРОДОЛЖАЙТЕ ВАШЕ ОБУЧЕНИЕ ДАЛЕЕ СЛЕДУЕТ:

# ТРЕТИЙ СЕМЕСТР

# ПЕРВАЯ ЧЕТВЕРТЬ

КЛАССЫ 53 - 65

